
118118

S a n t i a g o   e-issn 2227-6513                                                                                      s a n t i a g o ,  N r o . E s p e c i a l ,  2 0 2 5

Artículo de Investigación

La mujer como sujeto social. Un estudio desde la filosofía    

Women as a social subject. A study from philosophy  

A mulher como sujeito social: um estudo a partir da filosofia

Luisa Carrión Cabrera, https://orcid.org/0000-0002-9110-9831
Oscar Leopoldo Parrado Alvarez, https://orcid.org/0000-0002-6345-6270

Universidad de Camagüey, Instituto de Marxismo Leninismo e Historia, Departamento de Marxismo Leninismo, 
Camagüey, Cuba
Universidad de Camagüey, Facultad de Ciencias Agropecuarias, Departamento de Educación Agropecuaria, 
Camagüey, Cuba

*Autor para correspondencia: luisa.carrion@reduc.edu.cu  

RESUMEN
El papel dela mujer en la sociedad contemporánea resulta incuestionable en diferentes ámbitos de la vida 
social, económica, política y doméstica. En un contexto  patriarcal su papel se trata de minimizar desde 
diferentes aristas. Con el objetivo de profundizar en el estudio de la mujer como sujeto social, utilizando el 
método dialéctico materialista, el análisis y síntesis para el análisis de las dimensiones y el hermenéutico en 
la interpretación de las diferentes fuentes consultadas se plantean tres dimensiones: ontológica, axiológica y 
cosmovisiva, a partir de la interrelación de pares de categorías, sujeto-sujeto, objetividad- significados y base 
económica y superestructura, aspecto que constituye el principal resultado de esta reflexión. A pesar de la 
existencia de información conceptual y metodológica importante, se considera insuficiente el abordaje de la 
mujer como sujeto social desde la perspectiva de la Filosofía Marxista. Se destaca la importancia de relacionar 
a la mujer con la complejidad de la sociedad contemporánea y se defiende la posibilidad de comprenderla 
como sujeto social desde una dimensión filosófica. Se señala que la mujer ha tenido y tiene una presencia 
significativa en diferentes contextos sociales, influenciada por roles históricamente asignados. Un análisis 
detallado desde una abstracción filosófica permite plantear consideraciones válidas para esta indagación, 
destacando la importancia de las dimensiones filosóficas en este enfoque.
Palabras clave: Filosofía, sujeto social, género, mujer, feminismo
ABSTRACT
The role of women in contemporary society is unquestionable in different areas of social, economic, political 
and domestic life. In a patriarchal context, its role is about minimizing from different angles. With the aim of 
deepening the study of women as a social subject, using the materialist dialectical method, the analysis and 
synthesis for the analysis of the dimensions and the hermeneutic in the interpretation of the different sources 
consulted, three dimensions are proposed: ontological, axiological and cosmovisive ,based on the interrelation 
of pairs of categories, subject-subject, objectivity-meanings and economic base and superstructure, an 
aspect that constitutes the main result of this reflection. Despite the existence of important conceptual 
and methodological information, the approach to women as social subjects from the perspective of Marxist 
Philosophy is considered insufficient. The importance of relating women to the complexity of contemporary 
society is highlighted and the possibility of understanding them as a social subject from a philosophical 
dimension is defended. It is noted that women have had and have a significant presence in different social 
contexts, influenced by historically assigned roles. A detailed analysis from a philosophical abstraction allows 
us to raise valid considerations for this inquiry, highlighting the importance of philosophical dimensions in this 
approach.
Keywords: Filosofía, social subject, gender, woman, feminism 

Licencia Creative Com
m

ons Atribución-N
o Com

ercial-Com
partir Igual 4.0 Internacional



119119

RESUMO
O papel da mulher na sociedade contemporânea é inegável em diversas esferas da vida social, econômica, 
política e doméstica. Em um contexto patriarcal, seu papel é minimizado sob diferentes perspectivas. Com o 
objetivo de aprofundar o estudo da mulher como sujeito social, utilizando o método materialista dialético, a 
análise e síntese para examinar as dimensões e a hermenêutica para interpretar as diversas fontes consultadas, 
propõem-se três dimensões: ontológica, axiológica e cosmovisão. Essas dimensões baseiam-se na inter-
relação de pares de categorias: sujeito-sujeito, objetividade-significados e base econômica-superestrutura, 
aspecto que constitui o principal resultado desta reflexão. Apesar da existência de informações conceituais e 
metodológicas significativas, a abordagem da mulher como sujeito social a partir da perspectiva da filosofia 
marxista é considerada insuficiente. Enfatiza-se a importância de relacionar a mulher à complexidade da 
sociedade contemporânea e defende-se a possibilidade de compreendê-la como sujeito social a partir de 
uma perspectiva filosófica. Observa-se que as mulheres tiveram e continuam a ter uma presença significativa 
em diferentes contextos sociais, influenciadas por papéis historicamente atribuídos. Uma análise detalhada a 
partir de uma perspectiva filosófica permite levantar considerações válidas para esta investigação, destacando 
a importância das dimensões filosóficas nesta abordagem.
Palavras-chave: Filosofia, sujeito social, gênero, mulher, feminismo

Recibido: 19/10/2025      Aprobado: 14/12/2025

Introducción
Los estudios acerca de la mujer como sujeto social alcanzan una trascendental importancia y utilidad  a partir 
de la consideración que de la misma se ha tenido en el pensamiento filosófico. En el pensamiento premarxista 
fue valorada como un objeto, invisibilizada y carente de derechos lo que se evidencia en los estudios realizados. 
Es en el pensamiento marxista desde una posición dialectico materialista y el surgimiento del  feminismo 
que permite valorar no solo la cosmovisión acerca de las mujeres sino la de ellas propias. Las mismas no se 
resisten a ser simples espectadoras de todas las transformaciones, quieren y necesitan poder influir para que 
la conformación del nuevo orden internacional, de las políticas nacionales y locales se haga sobre conceptos 
de justicia social, equidad, inclusión, ausencia de discriminación, y menos poder destructor. Para eso, luchan 
por constituirse en ser sujetos sociales con papeles protagónicos en la historia y sociedad. 
El tratamiento de la mujer se ha realizado desde diferentes aristas:  el empoderamiento  en la investigación 
de Priya, P., Venkatesh, A., & Shukla, A. (2021) y  Miedema, Haardörfer, R. , Webb Girard, A. et al (2018); 
los estereotipos de género y el comportamiento, la contribución científica del feminismo (Bandeira, Adel, & 
Camargo, 2008); psicológica (Soraires, 2019) y Stewart, R., Wright, B., Smith, L., Roberts, S et al (2021) que 
apunta a la relación de los estereotipos y las normas con los comportamientos; el papel de la subjetivación en 
la formación del sujeto social (Magallón Anaya, 2013); la intersubjetividad en el movimiento feminista (Furlin, 
2015); desde la perspectiva del transgénero (Rodríguez, 2018). 
En  los  últimos años han aparecido investigaciones vinculadas a la posición de la mujer en la sociedad patriarcal  
que tratan acerca de su participación en áreas tan diversas  como la filosofía (Mackenzie, C. (2018), la filosofía,  
ingeniería y la teología (Goddard, et al, 2021), desde la semántica (Chen, 2021) y el enfoque interseccional: del 
envejecimiento y las identidades de género en Tanzania (Rutagumirwa y Bayley , 2022) y Maffia, D. (2022)  en 
el ámbito jurídico  para juzgar con perspectiva de género.
En  Cuba a partir de las transformaciones realizadas como resultado de las luchas por la emancipación de la 
mujer desde el surgimiento de la nacionalidad cubana y   del triunfo de la revolución, se trata  el análisis de 
la mujer como sujeto social en el pensamiento filosófico cubano, (Carrión Cabrera L. , 2010), se evidencia la  
mujer sujeto social y lo ambiental (Carrión Cabrera & Martínez Tena, 2013 ante la relación sociedad/naturaleza 
y la emergencia de los problemas ambientales ,  Carrión Cabrera L. , 2015 acerca de la mujer como sujeto 
social ante el problema ambiental desde la realidad cubana y  Carrión Cabrera & Parrado Alvarez, 2019 sobre .  
La voluntad política del Estado y Gobierno cubano como reflejo de la democracia socialista     se materializa 
en políticas públicas como la Constitución de la República  (Asamblea Nacional del Poder Popular, 2019) y el 
Programa Nacional para el Adelanto de las Mujeres  (Presidente de la República, 2021)  marcando la diferencia 
a favor del tratamiento efectivo de la mujer como sujeto social  con otros contextos políticos económicos y 
sociales. En esta reflexión se argumenta la mujer como sujeto social desde una perspectiva filosófica a través 
de las dimensiones.

Metodologia



120120

El estudio reflexivo  realizado parte en una  apretada síntesis desde las aportaciones que nos brinda el 
pensamiento filosófico con énfasis en el marxista de la antigüedad hasta nuestros días, mediante  la 
utilización del método dialéctico materialista, que permite interpretar la realidad que vivimos en permanente 
transformación, de la cual emergen nuevas realidades y con ellas la necesidad de profundizar y construir nuevas 
categorías que posibiliten explicar la complejidad y diversificación que  caracteriza este proceso. Una de estas 
categorías es la de sujeto social, que al ser abordada por disímiles  autores en diferentes momentos históricos, 
hace más complejo su análisis, de ahí lo necesario del empleo del análisis y síntesis, y el hermenéutico en la 
interpretación de las diferentes fuentes consultadas para plantearnos tres dimensiones: ontológica, axiológica 
y cosmovisiva, a partir de la interrelación de pares de categorías, sujeto-sujeto, objetividad- significados y base 
económica y superestructura  tomando como base la concepción de Carlos Marx sobre el sujeto social y el 
papel de la práctica

Discusión y resultados
En el siglo XX con el surgimiento del feminismo  aparece  una perspectiva que va a defender los asuntos acerca 
de las mujeres y su relación con los hombres: la de  género, al desarrollarse nuevos  enfoques como el de 
mujer en el desarrollo, género en el desarrollo, equidad de género y ecofeminismo que dan una visión desde 
la multiplicidad de miradas  al estudio de la mujer.  
La filosofía feminista  ha tenido un papel esencial en defensa de los derechos de las mujeres, ha valorado la 
situación de las mismas mostrando la necesidad de visualizarlas, al expresar la desigualdad de género, relegadas 
como un ser inferior con respecto a los varones, cuestiones estas dadas por una jerarquía genérica patriarcal 
que impone las tareas de cuidado, sentimientos afectivos y empáticos con relación a los seres humanos, 
situación que ya presentan a las mujeres como desigual ante los hombres, por normar sus relaciones sociales 
de acuerdo con su característica sexual reproductora.
En este estudio, se parte de la concepción del sujeto social de Carlos Marx, así como se da respuesta a la 
siguiente interrogante.
¿Cómo el pensamiento filosófico ha abordado esta categoría para posibilitar el análisis de la mujer? ¿En qué 
medida el desarrollo económico, político, social y cultural ha condicionado la construcción de esta categoría? 
¿Ha sido la mujer considerada un sujeto social pensado desde su capacidad para conocer e interpretar y 
transformar la realidad? 
Las respuestas a estas interrogantes se irán encontrando en la medida que el estudio y análisis de las principales 
obras de los pensadores nos brinden elementos conceptuales para construir una plataforma teórica sobre el 
sujeto social, sustrato teórico indispensable para posteriormente valorar a la mujer. 
La filosofía marxista brinda un arsenal teórico que permite valorar la producción intelectual desde el 
pensamiento de la Antigüedad hasta nuestros días, para el análisis de la mujer como sujeto social
El pensamiento filosófico previo a Carlos Marx ha tratado a la mujer como objeto en lugar de sujeto social. En 
la filosofía griega, especialmente en obras como La República de Platón (427-347(a. n. e), se vislumbran las 
primeras ideas sobre la mujer como sujeto social digno de reconocimiento y derechos similares a los hombres. 
Platón propone en su proyecto estatal que las mujeres pueden desempeñar los mismos roles que los hombres, 
aunque con una prioridad inferior debido a su supuesta debilidad física.
Aristóteles (384-322 a. n. e), por otro lado, en su obra La Política, considera a las mujeres como inferiores 
e incapaces de asumir roles significativos en la sociedad griega, a partir de los espacios (público y privado) 
donde se desenvuelven las relaciones sociales de hombres y mujeres enfocándose en la virtud moral como 
factor determinante. 
En la comedias de Aristófanes (445-385 a.n.e.) , se refleja el lugar asignado a la mujer en la sociedad de la 
época, mostrando el grado de desarrollo y las relaciones de poder existentes. Destacándose  la subordinación y 
dependencia de la mujer en contraste con la dominación y autoridad masculina. Estas concepciones filosóficas 
reflejan criterios sociopolíticos donde la política y la filosofía se entrelazan, revelando la importancia histórica, 
social y cultural de la visión de la mujer en la Antigüedad. En La Asamblea de las mujeres (Aristófanes, 2019a)  
y Lisistrata (Aristófanes, 2019b) en la cual se reflejaba la situación del Estado ateniense, por lo que se debían 
tomar medidas, las mujeres disfrazadas de hombre proponen entregarse a  la dirección del estado.  
En la Edad Media, la sociedad idealista basada en la religiosidad marcó una economía cerrada y feudal, donde 
la mujer era considerada como un objeto sin voz ni libertad. Se le relegaba a roles reproductivos y domésticos, 
sin ser valorada como sujeto social activo. Erasmo de Rotterdam reflejó esta visión negativa de la mujer, en 
el Elogio de la Locura, considera que: siempre mujer  es mujer, es decir necia aunque ponga la máscara de 
persona”.(Rotterdam 1976:42).



121121

Sin embargo, con la llegada de la Ilustración y el liberalismo, se comenzó a cuestionar y valorar el papel de 
la mujer en la sociedad, promoviendo la igualdad, la fraternidad  y la libertad. Este cambio de perspectiva 
coincidió con el surgimiento de nuevas formas de producción y propiedad.
En los análisis de las obras de Jean Jacques Rousseau (1712-1778) se aborda el tema de la mujer desde dos 
perspectivas: en el Contrato social se discute su rol en los orígenes de la sociedad y la familia, mientras que en 
Emilio o la Educación se exploran sus concepciones educativas y su posición en la sociedad.
Rousseau destaca la importancia de la educación primaria, asignando a las mujeres un papel fundamental en 
este ámbito. Considera que las tareas domésticas son esenciales para la mujer y beneficiosas para el marido, 
promoviendo una reforma en la sociedad.
“La educación primera es la que más importa, y esta sin disputa compete a las mujeres, si el autor de la 
naturaleza hubiera querido fiársela  a los hombres les hubiera dado leche para criar a los niños. Así en los 
tratados de educación se ha de hablar especialmente de las mujeres”. (Rousseau,1896: 12).  
En otro momento se señala:
 “Cuando es viva y animada la familia son las tareas domésticas la ocupación más cara para la mujer y el 
desahogo más suave para el marido. Así enmendado, este abuso, solo resultaría en breve una general reforma, 
y en breve recuperaría la naturaleza sus derechos todos.”. (Rousseau, 1896: 20). 
El pensamiento de Rousseau refleja la existencia de desigualdad entre los hombres, pero no aborda 
la desigualdad de género. Para él, las cualidades de la mujer están ligadas a su dependencia del hombre, 
estableciendo una relación jerárquica de dominio y sumisión.
A pesar de los cambios de la revolución francesa, la posición de la mujer no se ve afectada, ya que el hombre 
gana terreno en la sociedad mientras se promueve la razón como instrumento de conocimiento. Las mujeres 
quedan relegadas al ámbito privado, dando lugar a nuevas demandas y reivindicaciones femeninas.
El desarrollo de la sociedad moderna ha permitido una mayor participación de la mujer en la vida pública, 
pero no ha significado su liberación de las tareas domésticas ni la eliminación de su opresión. Los procesos 
de industrialización y urbanización han cambiado los roles de género, pero la mujer sigue teniendo un lugar 
secundario en la sociedad burguesa. Filósofos como Kant y Schopenhauer han planteado visiones sobre la 
mujer como complemento del hombre, destinada a las labores del hogar y al cuidado de los hijos. El feminismo 
ha luchado por la igualdad de derechos y autonomía de las mujeres, desafiando la tradición filosófica y política 
que ha sido masculina, blanca, europea y burguesa. A pesar de avances como el enfoque liberal, persisten 
problemas de discriminación y subordinación, lo que ha llevado a nuevas perspectivas en busca de la equidad 
de género.
Es a partir de Marx que  se puede hablar y reflexionar de una concepción dialéctico materialista sobre la 
categoría sujeto social, como resultado de la propia historia de la filosofía. Con él concluye el rechazo a la 
interpretación del sujeto como substancia  y aparece una concepción acerca  del ser humano, estimada 
expresión suprema de su humanismo. 
Como es conocido el descubrimiento de la concepción materialista de la historia, realizada por Carlos Marx y 
Federico Engels, constituyó una revolución en el campo de la filosofía y posibilitó la total transformación de 
ésta en una ciencia, con un objeto determinado de estudio, poseedora de un método de investigación de la 
realidad y capaz de sintetizar todo lo positivo del pensamiento filosófico y científico anterior.
Ellos desarrollaron su concepción filosófica, tomando como punto de partida la búsqueda de las soluciones 
truncas en los resultados de las investigaciones de los hechos de la naturaleza y de la sociedad humana, 
desechando  las construcciones forzadas, según las cuales la realidad natural  y social no era más que la 
materialización de las ideas preconcebidas por los filósofos.
Marx por vez primera presenta una concepción nueva sobre el ser humano, acerca del papel del individuo en 
la historia, el significado de la praxis social de los sujetos y el rol de la clase obrera llamada a cumplir su misión 
histórica. 
Esta nueva concepción que parte del reconocimiento de la actividad humana, como elemento mediador en la 
relación hombre-naturaleza, así como base del proceso ininterrumpido de humanización de  ella por el hombre, 
imprime un nuevo matiz teórico en Marx, que supera tanto al  idealismo como a las corrientes naturalistas 
anteriores (el primero, lo abordaba de manera abstracta; el segundo, lo concebía como ente externo).
 Con la concepción de Carlos Marx hay una superación en el análisis del sujeto, a partir del cual el individuo 
es abordado en el conjunto  de las relaciones sociales, como expresión de la conexión del individuo con la 
sociedad y de la vinculación sujeto-objeto, base esencial del análisis. Una de las condiciones que da Carlos 
Marx al sujeto es la de ser humano, por lo que este pensador aporta, a nuestro modo de ver, una concepción 
humanista, que  presenta en los Manuscritos Económicos y Filosóficos de 1844. Para Carlos Marx, el único 



122122

sentido de la filosofía es el ser humano concreto dentro de una sociedad histórica determinada, lo que 
resulta imprescindible conocerla para elaborar y brindar instrumentos teóricos necesarios para la superación 
de la situación de clase en sí del proletariado en el capitalismo, de poner fin a su explotación y con ello 
necesariamente, transformar la sociedad en su conjunto. El contexto del estado de polarización de la sociedad 
burguesa es lo que le permite a Carlos Marx  introducir esa concepción del ser humano que se presenta como 
piedra angular de este estudio, al mostrar la existencia de un capital  que le excluía, le marginaba y lo alienaba. 
A partir de esta concepción, que penetra en la propia estructura de la actividad, desentrañando el verdadero 
sujeto histórico, práctico en el movimiento social, en el pensamiento de Carlos Marx se encuentra una solución 
verdaderamente científica al   problema del sujeto. 
A pesar de la existencia de una tradición en el pensamiento filosófico sobre la categoría sujeto social, no ha 
sido lo suficientemente argumentada para que posibilite su interpretación filosófica en un contexto en el que 
prevalece nuevos análisis y polémicas sobre todo en el contexto de América Latina. Lo apuntado permite 
ubicar también la categoría dimensiones filosóficas las que confieren valor teórico y metodológico.
Muchas han sido las temáticas que desarrollan en sus análisis el concepto de  dimensiones, el que a nuestro 
modo de ver: Hace referencia a rasgos, cualidades, características y propiedades que en su relación dialéctica 
dan significación y sentido al proceso de la realidad que se investiga.
La interpretación filosófica de la mujer como sujeto social apunta a la búsqueda del reconocimiento de 
su papel activo, de sus cualidades  y la necesidad de su participación en los procesos de desarrollo de las 
sociedades modernas, pero desde  una perspectiva más integral. Esta consideración permite comprender el 
carácter infinito de la construcción del conocimiento de la realidad y el autodesarrollo de la conciencia de los 
sujetos en ese mismo proceso. Por lo que, cuando se decodifica dicho término, desde la ciencia filosófica, se 
hace referencia a aquellos nodos que devienen en marco de interpretación del sujeto social inmerso en todas 
las relaciones sociales y la multiplicidad de factores que permiten una visión de conjunto. Este es un punto 
de vista que desde la filosofía dialéctico materialista permite analizar con más precisión la actividad socio-
transformadora del sujeto en una relación dada con su medio. 
Si se parte del criterio de que todo análisis exige un enfoque integral como recurso metodológico, la 
conceptualización  de la mujer como sujeto social también demanda el tomar en cuenta lo afirmado. ¿Qué 
posibilita incorporar las dimensiones filosóficas para el logro de una mayor comprensión del análisis de la 
mujer como sujeto social y cuáles son los asideros epistémicos?
Las respuestas a ambas interrogantes condicionan una precisión gnoseológica: 
En primer lugar permite una estructuración orgánica del propio contenido de la categoría sujeto social en 
una relación dada con el par dialéctico sociedad-naturaleza, de la que se deriva como principio de análisis la 
asunción de un enfoque integrador que permita advertir la presencia de la mujer en todas las esferas de la 
vida social, pues la relación se piensa, se argumenta y se interpreta también desde la mujer como sujeto social. 
(Una de las abstracciones filosóficas, que separa a la mujer del conjunto de actores que forman al sujeto).  La 
estructuración orgánica es posible desde los referentes ontológico, cosmovisivo y axiológico; son estas sus 
coordenadas para el análisis filosófico. Acanda, Jorge Luis (2008), Propone: “Es por ello que el contenido de 
la categoría sujeto social debe contener un análisis dialéctico del sujeto, lo que significa que en la misma está 
presente la relación entre sujeto, subjetividad e individuo” (p.8)
En segundo lugar, se colocan como recursos epistémicos dos importantes tesis marxistas: los condicionamientos 
históricos sociales que se presentan como marco de búsquedas de respuestas a los  problemas de la vida social 
y la unidad de análisis del todo, en este caso, la sociedad, para explicar sus partes: estructuras, actores, clases, 
espacios de los cuales es  también la mujer. Este sistema de categorías que se introduce, está conformado por 
el par dialéctico sujeto-sujeto, estructura económica y superestructura ideológica y objetividad-significados, 
válidos para el logro de la comprensión marxista de la mujer como sujeto social.
Las dimensiones filosóficas posibilitan otorgar mayor claridad al análisis de la mujer como sujeto. Es una 
afirmación que se sustenta en que solo es posible el análisis de la mujer como sujeto social  desde un enfoque 
integral. 
La visión de una integralidad que expresa la dialéctica de la conjunción de todos los factores y su ordenamiento 
interno, se encuentra en una de las obras paradigmáticas de Carlos Marx (1859): Prólogo de la Contribución a 
la Crítica de la Economía Política expone una fórmula íntegra de los principios del materialismo aplicados a la 
sociedad y a su historia”, es el principal referente epistémico sobre el cual descansa la argumentación de las 
dimensiones filosóficas:
“En la producción social de su vida, los hombres contraen determinadas relaciones necesarias e independientes 
de su voluntad, relaciones de producción que corresponden a una determinada fase de desarrollo de sus 



123123

fuerzas productivas materiales. El conjunto de estas relaciones de producción forman parte de la estructura 
económica de la sociedad, la base real sobre la que se levanta la superestructura jurídica y política y a la que 
corresponden determinadas formas de conciencia social. El modo de producción de la vida material condiciona  
el proceso de la vida social, política y espiritual en general. No es la conciencia del hombre la que determina 
su ser, sino por el contrario, el ser social  es lo que determina su conciencia” (1859:p.1)
Las dimensiones filosóficas si bien aluden a los contextos, escenarios, factores y relaciones sociales que 
se presentan como marcos explicativos del desenvolvimiento de cada una de las relaciones sociales, para 
esta investigación desbordan los límites conceptuales y adquieren el rango de atributo, el cual proyecta un 
determinado grado de generalidad que acompaña a los análisis filosóficos del sujeto social.
Este estudio requiere mostrar las condiciones sociales necesarias en que se desarrolla la mujer, cómo ha ido 
incidiendo a través de la historia del desarrollo de la sociedad, así como los elementos que desde el punto de 
vista económico intervienen, unido a ellos los aspectos psicológicos, políticos, culturales y ambientales. Debe 
destacarse además la interrelación entre cada una de ellas sin la cual no es posible valorar a la mujer como 
sujeto social.  Estas dimensiones según Carrión, L (2010) son:
Dimensión ontológica.  (Par dialéctico sujeto-sujeto.)
Se consideran en la dimensión ontológica los aspectos constitutivos o genéricos básicos que pertenecen a 
todos los seres humanos: experiencias personales legitimadas y aceptadas socialmente; dominio discursivo 
referido a las acciones; dominio preformativo que da cuenta de las diversas maneras en que se enfrenta la 
vida; dominio emocional. Todos estos aspectos conforman los rasgos, cualidades, las esencias del ser.  
Lo ontológico en la mujer como sujeto social se concreta en el ser social de la misma dada las experiencias 
personales que muestran su sensibilidad, emociones, anhelos, ideas, las formas diferentes de enfrentar la 
realidad, sus aspiraciones, satisfacciones e insatisfacciones, manifestando un estilo de pensamiento que forma 
parte de su cosmovisión de la realidad.  
En este par filosófico se ubican las condiciones de posibilidad de la existencia del ser, del sujeto, de las 
diferencias, a partir de las esencialidades de cada sujeto social. Esta dimensión centra su atención en las 
propiedades particulares del sujeto social; en la construcción del ser, significa  la comprensión general del 
ser en cuanto tal, hace referencia a nuestra interpretación de los rasgos que todos compartimos en tanto 
seres humanos y que nos confieren una particular forma de ser. Se revelan así, las especificidades que nos 
distinguen y nos hacen ser diferentes. 
Esta dimensión privilegia el proceso de autoconstrucción de una representación social de la mujer como ser en 
una relación proporcional con su praxis socio-histórica. Ello significa el reconocerse como ser mujer, ser madre, 
ser esposa, ser trabajadora, ser dirigente y otras expresiones objetivas que dan cuenta de sus cualidades, 
remite a proyecciones y cosmovisiones construidas como resultado  de sus interacciones con el contexto 
natural, económico, político, social, cultural e histórico y determinantes relacionadas con los contextos y/o 
escenarios de donde ella emerge, realiza las interpretaciones y juicios que este sujeto social posee. 
Dimensión Cosmovisiva. (Par dialéctico: estructura  económica-superestructura ideológica- relaciones de 
dominación/lugar de la mujer en los espacios públicos y privados).
Las cosmovisiones abarcan  el conjunto de opiniones y creencias que conforman la imagen o concepto general 
del mundo que tiene una persona, época o cultura, a partir del cual interpreta su propia naturaleza y la de 
todo lo existente. Define  nociones comunes que se aplican a todos los campos de la vida, desde la política, 
la economía o la ciencia hasta la religión, la moral o la filosofía. Simbólicamente  designa una cierta visión del 
mundo en que actúa el hombre y compuesta por una serie de convicciones que permiten en alguna medida 
orientarse en él.
El análisis  de la dialéctica de la interrelación de lo individual y lo social en la conciencia humana confirma 
una vez  más la naturaleza eminentemente socio-histórica de la actividad espiritual de los sujetos sociales. 
Esta nueva dimensión, bajo cuyo prisma se analizan los fenómenos ideales en la filosofía marxista,  exige 
una vez más como fundamento y complemento, validar la visión  del propio proceso de desarrollo social. De 
ahí el  significado que tiene para la comprensión científica del proceso histórico social  (y de la producción 
espiritual como su ingrediente indispensable) del cual emerge cada vez con mayor presencia, la actividad 
socio-transformadora de la mujer.  
Lo señalado permite aseverar que la presencia de toda una estructura socioeconómica y política como 
escenario para la actividad de la mujer, muestra por consiguiente, una nueva organización e institucionalización 
de la conciencia que sólo ha sido posible alcanzar en la sociedad como resultado de un determinado nivel de 
desarrollo histórico. 
El proceso de concientización en torno al reconocimiento de la actividad socio-histórica de la mujer se 



124124

convierte en objeto y producto de una actividad especial, hasta el punto de reconocerla como una fuerza 
social específica. 
La  dimensión cosmovisiva refuerza el carácter activo de la conciencia para comprender la emergencia de los 
nuevos sujetos sociales y explicar sus acontecimientos.
Dimensión Axiológica. (Par dialéctico: objetividad-significados).
La reflexividad signa la capacidad de comprender, anticipar y corregir, en la preocupación de cómo comprenderse 
en el diálogo intersubjetivo acuña el par de conceptos objetivo-subjetivo y con ello la capacidad de decisión  
del sujeto de otorgar significados a su praxis transformadora. Esta dimensión  privilegia el sistema de normas 
y valores que se construyen  como acumulación de significados, en los que las jerarquías de poder de los 
grupos sociales están presentes, así como la presión de estructuras sociales no se reducen a lo simbólico 
que revelan los nuevos espacios de acción y praxis sociales. Desde este dominio se concibe al sujeto social 
como un conjunto de declaraciones acerca de las acciones que pueden, no pueden y deben ser realizadas en 
determinadas circunstancias. 
Lo señalado es la condición gnoseológica que permite introducir el concepto de mujer como sujeto social: es 
una fuerza social interesada conscientemente en la transformación de la realidad. La caracteriza un conjunto 
de cualidades y determinantes asignadas por la sociedad y por ellas mismas, entre las que se destacan: su alta 
sensibilidad, marcado humanismo, profundo sentido de la responsabilidad, capacidad de escucha y altruismo, 
todas ellas  como resultado de su praxis social. Estos aspectos  se articulan en un vasto espectro de situaciones 
donde están presentes la discriminación, el machismo, el sexismo, la pobreza, la violencia, el racismo, las 
desigualdades y la inequidad existentes aún dentro de un modelo cultural patriarcal. Carrión, L (2010)
Este sujeto social   ha  mostrado las más diversas relaciones, desempeñadas en dependencia de las exigencias 
de la sociedad, la familia y otros espacios de sociabilidad, mediante su participación consciente y activa, lo que 
le ha permitido conocer, interpretar y transformar  su medio.
Los diferentes contextos  en que se desenvuelven todas y cada una de las relaciones sociales, en las que se 
advierten los aspectos ontológico,  cosmovisivo y axiológico,  la mujer como sujeto social ha tenido y tiene 
presencia significativa en correspondencia con los papeles asignados históricamente. 
Resulta necesario  destacar el valor heurístico de las dimensiones filosóficas para generar modelos explicativos 
del mundo y de la vida en relación con las habilidades y capacidades de la mujer como sujeto consciente y 
activo. Se plantea una nueva conceptualización de la mujer como sujeto social, destacando la importancia 
de la interacción constante con la realidad actual y futura. Se enfatiza que la mujer como sujeto social no 
existe independientemente de la situación social históricamente construida, y se resalta la necesidad de 
comprenderla desde la complejidad de la sociedad contemporánea. Se defiende la posibilidad de comprender 
a la mujer como sujeto social desde una perspectiva filosófica, lo que permite una visión integral y la derivación 
de acciones con la participación activa de la mujer.
El concepto de sujeto en la transformación social implica la articulación de actores y sectores sociales. La 
participación de las mujeres en la toma de decisiones es crucial para superar las desigualdades de género 
a todos los niveles. Excluir a las mujeres como agentes de desarrollo afecta la eficiencia de las acciones 
impulsadas. La conceptualización de la mujer como sujeto social requiere investigaciones más profundas 
sobre el género y su diversidad en diferentes dimensiones sociales.

Conclusiones
A pesar de la existencia de una información conceptual y metodológica importante, desde la práctica y el 
pensamiento, resulta insuficiente el abordaje de la mujer como sujeto social, relacionada con el aparato 
teórico de la Filosofía Marxista, y centrado en las particularidades que ofrecen las dimensiones ontológica, 
cosmovisiva y axiológica.
No es suficiente conceptualizar a la mujer como sujeto social si esta no se relaciona con la complejidad de la 
sociedad contemporánea y se defiende la tesis de que es también posible la comprensión de la mujer como 
sujeto social desde la dimensión filosófica que aquí se introduce, ello permite otorgar una visión de conjunto 
y por consecuencia derivar acciones con la participación activa de la mujer.
Los diferentes contextos y escenarios  en que se desenvuelven todas y cada una de las relaciones sociales, 
en las que se advierten los aspectos ontológicos, cosmovisivos y axiológicos,  la mujer como sujeto social ha 
tenido y tiene presencia significativa en correspondencia con los roles asignados históricamente. Un análisis 
más detallado, como abstracción filosófica, conduce a plantear un conjunto de consideraciones válidas para 
sostener la presente indagación, la cual es posible a partir de la ubicación de las dimensiones filosóficas.



125125

Referencias bibliográficas
Acanda, J. L. (2008). La problemática del sujeto y los desafíos para la teoría de la educación. http://www.
rebelion.org/noticia.php?id=69633
Alcoff, L. (1988). Cultural Feminism versus Post-Structuralism: The Identity Crisis in Feminist Theory. Signs, 
13(3), 405-436. http://www.jstor.org/stable/3174166
Aristófanes (2019a). La Asamblea de las mujeres. Aristófanes. https://onemorelibrary.com/index.php/
es/?option=com_djclassifieds&format=raw&view=download&task=download&fid=17097  
Aristófanes (2019b). Lisistrata. https://colegioleocadiosalazar.micolombiadigital.gov.co/sites/
colegioleocadiosalazar/content/files/000196/9781_lisistrata--aristofanes--pdf.pdf  
Aristóteles (1988). La Política. Editorial Gredos S. A.  
Asamblea Nacional del Poder Popular. (2019). Constitución de la República de Cuba, Gaceta Oficial No. 5 
Extraordinaria de 10 de abril de 2019 (GOC-2019-406-EX5). -La Habana: Ministerio de Justicia, Gaceta Oficial 
de la República de Cuba.
Bebel, A. (1986): La mujer y el socialismo. Editorial  Ciencias Sociales
Bugallo, M. I., & Souilla, S. I. (2014). La escritura tenaz: de la investigación a la lúcida perplejidad en Chicas 
muertas de Selva Almada. http://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/72263
Carrión Cabrera, L. (2010). Aproximación marxista a la comprensión de la mujer como sujeto social. Tesis 
Doctoral en Ciencias Filosóficas. Universidad de Oriente.
Carrión Cabrera, L. (2015). La mujer como sujeto social ante el problema ambiental desde la realidad cubana. 
Agrisost, 21(3), 48-64. https://revistas.reduc.edu.cu/index.php/agrisost/article/view/327
Carrión Cabrera, L., & Martínez Tena, A. (2013). Contribución al análisis de la mujer como sujeto social ante la 
relación sociedad/naturaleza y la emergencia de los problemas ambientales. Santiago, 131, 469-481. https://
revistas.uo.edu.cu/index.php/stgo/article/download/97/93
Carrión Cabrera, L., & Parrado Alvarez, O. L. (2019). La participación de la mujer cubana, una necesidad 
para el desarrollo de la sociedad. Revista Caribeña de Ciencias Sociales(1), https://www.eumed.net/rev/
caribe/2019/01/participacion-mujer-cubana.html
Chen, H., (2021) “Contextualism and the Semantics of "Woman"”, Ergo an Open Access Journal of Philosophy 
8: 20.  https://doi.org/10.3998/ergo.1157
Eurípides (2008). Medea. Cambridge University Press
Foucault, M (1968). Las Palabras y las cosas. Una arqueología de las Ciencias Humanas. Siglo XXI.https://
monoskop.org/images/1/18/Foucault_Michel_Las_palabras_y_las_cosas.pdf
Furlin, N. (2015). The experience of intersubjectivity in feminist research: methodological perspectives. 
Educação e Pesquisa, 41(4), 913-930. doi.org/10.1590/s1517-9702201506129687
García Alvarez, A. (2019). Máriam Martínez Bascullán, Género, emancipación y diferencia(s). La teoría política 
de Iris Marion Young, Plaza y Valdés, 2012. Eikasia Revista de Filosofía, 333-339. https://dialnet.unirioja.es/
servlet/articulo?codigo=6909835
Goddard, E., Grant, R., Tatman, L., Baltzly, D., de la Barra, B. L., & Black, R. (2021). Women in Philosophy, 
Engineering & Theology: Gendered disciplines and projects of critical re-imagination. Women’s Studies 
International Forum, 86, 102479. https://doi.org/10.1016/j.wsif.2021.102479
https://aprendizaje.mec.edu.py/dwrecursos/system/content/0c59c97/content/
Schopenhauer,Arthur(17881860)/Schopenhauer,ArthurElamor,lasmujeresylamuerte.pdf
Lorenzano, C. (1985). El materialismo de Marx. Reflexiones metodológicas acerca de la ontología marxista en 
El Capital, Revista Hispanoamericana de Filosofía Vol. 17, No. 49 (Apr., 1985), pp. 21-47.http://www.jstor.org/
stable/40104364
Maffia, D. (2022). La interseccionalidad como una herramienta útil para juzgar con perspectiva de género. En 
P. Brevis, M.V. Ulloa & V. Parodi (Eds.). Género, Justicia y Nueva Constitución (Dossier electrónico del Ciclo de 
conversatorios académicos) (pp. 31-32). Universidad de Concepción. https://fondefgeneroudec.cl   
Mackenzie, C. (2018). Feminist innovation in philosophy: Relational autonomy and social justice. Women’s 
Studies International Forum. https://doi.org/10.1016/j.wsif.2018.05.003 
Magallón Anaya, M. (2013). El problema del sujeto en la posmodernidad occidental. Análisis, 381-408. https://
revistas.usantotomas.edu.co/index.php/analisis/article/download/1054/1533
Marx Carlos: Manuscritos económicos y filosóficos de 1844. Editorial Progreso.
Marx Carlos: Prólogo a la Contribución a la Crítica de la Economía Política. Marxists Internet Archive. https://
www.marxists.org/espanol/m-e/1850s/criteconpol.htm



126126

Miedema, S. S., Haardörfer, R. , Webb Girard, A.&. Yount, K. M. (2018).Women’s empowerment in East 
Africa: Development of a cross-country comparable measure. World Development 110: 453-64. https://doi.
org/10.1016/j.worlddev.2018.05.031. 
Padrón Zabala, T., Acosta Castillo, R. M., & Rubio Estrada, B. (2019). Una mirada a la sociedad cubana desde su 
estructura socio clasista. Revista Estudios del Desarrollo Social: Cuba y América Latina, 7(2). http://scielo.sld.
cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2308-01322019000200018&lng=es&tlng=es 
Platón (1988). Diálogos IV República, Biblioteca Clásica Editorial Gredos S.A. Madrid. 
Presidente de la República. (2021). Decreto Presidencial 198. Programa Nacional para el adelanto de las 
Mujeres. GOC-2021-215-EX14. La Habana: Gaceta Oficial de la República de Cuba.
Priya, P., Venkatesh, A., & Shukla, A. (2021). Two decades of theorising and measuring women’s empowerment: 
Literature review and future research agenda. Women’s Studies International Forum, 87, 102495. https://doi.
org/10.1016/j.wsif.2021.102495
Rauber, I. (2018). Descolonizar la subjetividad . Hacia una nueva razón utópica indo-afro-latinoamericana Isabel 
Rauber en diálogo con Lidia Fagale.  Editorial filosofi@.cu.  http://www.surysur.net/site/uploads/2018/09/
logo-pdf-1-180x168.png
Rodríguez, I. (2018). The New Social Subject as Transgender: Woman as Revolutionary Man. Telar 21, 93-11. 
http://revistatelar.ct.unt.edu.ar/index.php/revistatelar/article/view/407/372
Rotterdam, E. (1976). Elogio de la locura. Espasa Calpe, Madrid
Rousseau, J. J. (1896). El Emilio o la educación. Paris: Garnier Hermanos. http://cdigital.dgb.uanl.mx/
la/1020052074/1020052074.PDF 
Rutagumirwa, S. K., & Bailey, A. (2022). It's all about being a woman": Intersections of multiple (dis)advantages 
experienced by older women in Tanzania. Journal of aging studies, 61, 101021. https://doi.org/10.1016/j.
jaging.2022.101021 
Schopenhauer Arturo (2001).El amor, la mujer y la muerte. Traducido por A López White. 
Soraires, M. (2019). La mirada de las feministas de la Segunda Ola en Estados Unidos en el estudio de la mujer 
en psicología (1968-1975). 1-10. http://www.elseminario.com.ar/Biblioteca/Soraires_Feministas_EEUU_
Mujer.pdf
Stewart, R., Wright, B., Smith, L., Roberts, S., & Russell, N. (2021). Gendered stereotypes and norms: A 
systematic review of interventions designed to shift attitudes and behaviour. Heliyon, 7(4), e06660. https://
doi.org/10.1016/j.heliyon.2021.e06660
Declaración de conflictos de intereses:  Los autores declaran no tener conflictos de interés.”
Declaración de contribución de los autores/as utilizando la Taxonomía CRediT: 
Luisa Carrión Cabrera: Conceptualización, Redacción del borrador original, Redacción – revisión y edición
Oscar Leopoldo Parrado Alvarez: Conceptualización, Redacción del borrador original, Redacción – revisión y 
edición
Declaración de aprobación por el Comité de Ética: Los autores declaran  que la investigación fue aprobada 
por el Comité de Ética de la institución responsable, en tanto la misma implicó a seres humanos.”
Declaración de originalidad del manuscrito: Que este artículo es original e inédito, los contenidos son 
producto de nuestra contribución directa y el trabajo no está siendo ni será postulado de manera paralela 
para su posible publicación en otro medio


