
749749

S a n t i a g o   e-issn 2227-6513                                                                                                            s a n t i a g o ,  1 6 6 ,  2 0 2 5

Artículo de Investigación
 

El altar invertido: subversión de la religión y poder simbólico en Civilizaciones de 
Laurent Binet

The Inverted Altar: Subversion of Religion and Symbolic Power in Laurent Binet's 
Civilizations

O Altar Invertido: Subversão da Religião e Poder Simbólico em Civilizações de Laurent Binet

Valentin Lingua Amorelli*1, ORCID: https://orcid.org/0009-0009-4833-8629
Gladys Erminia Paredes Bonilla2, ORCID: https://orcid.org/0009-0005-6016-2380
Liuvan Herrera Carpio3, ORCID: https://orcid.org/ 0000-0001-8593-9778
 
1 Universidad Nacional de Salta, Argentina
2,3Universidad Nacional de Chimborazo, Ecuador
 

*Autor para correspondencia: valenlingua17@gmail.com

RESUMEN
El siguiente trabajo propone una lectura crítica de la novela Civilizaciones (2019) de Laurent Binet. De este 
modo se pone el foco en la inversión de los sistemas religiosos como estrategia de cuestionamiento a las 
categorías de civilización y barbarie. Mediante el recurso de la ucronía, se examina cómo Binet subvierte 
la centralidad del cristianismo para dar paso a una reconfiguración de las relaciones entre religión, poder 
y cultura. El estudio parte del reconocimiento de la religión como estructura simbólica y política que 
legitima jerarquías sociales, siguiendo los planteamientos de Durkheim, Eliade y Mignolo, y la analiza como 
tecnología de poder capaz de articular y naturalizar formas de dominación.
El trabajo sostiene que la novela construye una “inversión civilizatoria”: el cristianismo, históricamente 
asociado al progreso y la racionalidad, aparece como superstición primitiva. Por el contrario, las religiones 
andinas y nórdicas adquieren una función ordenadora y civilizadora. Este desplazamiento revela el carácter 
contingente y político de toda religión. De este modo, se establece que ninguna creencia es intrínsecamente 
civilizadora o bárbara, sino que su valoración depende del contexto histórico y del discurso que la sostiene.
En relación con lo anterior, se aborda el sincretismo religioso como espacio de negociación simbólica. Puesto 
que las deidades americanas y europeas coexisten resignificandose y mostrando una visión plural del poder 
espiritual. En síntesis, el trabajo demuestra que Civilizaciones no sólo reescribe el relato histórico. Por el 
contrario, desarticula los mitos fundacionales de Occidente al exponer su construcción ideológica. 
Palabras clave: Religión, civilización, ucronía, poder simbólico, decolonialidad
ABSTRACT
The following paper offers a critical reading of Laurent Binet's novel Civilizations (2019). It focuses on the 
inversion of religious systems as a strategy for questioning the categories of civilization and barbarism. Using 
the device of alternate history, it examines how Binet subverts the centrality of Christianity to make way 
for a reconfiguration of the relationships between religion, power, and culture. The study starts from the 
recognition of religion as a symbolic and political structure that legitimizes social hierarchies, following the 
approaches of Durkheim, Eliade, and Mignolo, and analyzes it as a technology of power capable of articulating 
and naturalizing forms of domination.
The work argues that the novel constructs a “civilizational inversion”: Christianity, historically associated with 
progress and rationality, appears as primitive superstition. On the contrary, Andean and Nordic religions 
acquire an ordering and civilizing function. This shift reveals the contingent and political nature of all religions. 
Thus, it is established that no belief is intrinsically civilizing or barbaric, but rather that its value depends on the 

Licencia Creative Com
m

ons Atribución-N
o Com

ercial-Com
partir Igual 4.0 Internacional



750750

historical context and the discourse that sustains it.
In relation to the above, religious syncretism is addressed as a space for symbolic negotiation. Since American 
and European deities coexist, they take on new meanings and show a pluralistic vision of spiritual power. In 
summary, the work demonstrates that Civilizations not only rewrites the historical narrative. On the contrary, 
it dismantles the founding myths of the West by exposing their ideological construction. 
Keywords: Religion, civilization, uchronia, symbolic power, decoloniality
RESUMO
Este artigo oferece uma leitura crítica do romance Civilizações (2019), de Laurent Binet. O foco recai na inversão 
dos sistemas religiosos como estratégia para questionar as categorias de civilização e barbárie. Através do recurso 
da história alternativa, examina-se como Binet subverte a centralidade do cristianismo para abrir caminho a 
uma reconfiguração das relações entre religião, poder e cultura. O estudo parte do reconhecimento da religião 
como uma estrutura simbólica e política que legitima hierarquias sociais, seguindo as abordagens de Durkheim, 
Eliade e Mignolo, e a analisa como uma tecnologia de poder capaz de articular e naturalizar formas de dominação. 
O artigo argumenta que o romance constrói uma “inversão civilizacional”: o cristianismo, historicamente 
associado ao progresso e à racionalidade, surge como superstição primitiva. Em contrapartida, as religiões 
andinas e nórdicas adquirem uma função ordenadora e civilizadora. Essa mudança revela a natureza 
contingente e política de toda religião. Assim, estabelece-se que nenhuma crença é inerentemente 
civilizadora ou bárbara, mas sim que seu valor depende do contexto histórico e do discurso que a sustenta. 
Nesse contexto, o sincretismo religioso é abordado como um espaço de negociação simbólica. Uma vez que 
divindades americanas e europeias coexistem, elas são reinterpretadas, revelando uma visão pluralista do 
poder espiritual. Em suma, a obra demonstra que Civilizações não apenas reescreve a narrativa histórica, 
mas, ao contrário, desmantela os mitos fundacionais do Ocidente ao expor sua construção ideológica. 
Palavras-chave: Religião, civilização, história alternativa, poder simbólico, decolonialidade

Recibido: 9/11/2025      Aprobado: 2/12/2025

Introducción
La conquista de América por parte de los europeos es –probablemente– el hecho de mayor relevancia dentro 
de la historia universal. En más de 4000 años de existencia del hombre sobre la tierra no se había presenciado 
un evento, o más bien un proceso, de tales dimensiones. No es equivocado decir que dicho proceso constituye 
el choque de dos mundos, un choque que no ha de repetirse nunca más en la historia. 
Lo anterior se sostiene sobre la siguiente base; desde una mirada eurocéntrica, los demás continentes eran 
conocidos por los europeos. Es decir, a pesar de no sostener un contacto directo, los habitantes de europa 
conocían la existencia de Africa y de Asia por lo tanto los contactos no requerían una definición de ellos 
mismos ni de los otros.
Al entrar en contacto con un territorio inexistente –desde su perspectiva y conocimientos– el europeo vio su 
cosmovisión tambalearse. Esto llevó a dos circunstancias, primero establecer una definición del otro, ¿que 
era el otro? ¿era humano? ¿era hombre? ¿que era? En derivación a esta definición el europeo se comenzó a 
construirse asimismo –casi de manera inconsciente, lo cual llevó a la consideración de nuevos conceptos. 
En esa construcción paralela de identificar al otro y de identificarse a él mismo el europeo constituye uno de 
los ejes principales del pensamiento occidental. Este si bien ya estaba presente, se reafirmó y se resignificó en 
este periodo histórico. De este modo el europeo dió pie a una de las dicotomías más significativas de la historia 
contemporánea, civilización/barbarie. 
Civilización es un término complejo el cual –al igual que muchos otros– podría decirse se construye y define por 
contrastes de oposición. En otros términos, la civilización es aquello que no es barbarie. Esta conceptualización, 
ha permanecido en el imaginario colectivo de latinoamérica y ha suscitado múltiples cuestionamientos a 
los nativos de estas tierras. En ese marco de cuestionamientos, la sociedad latinoamericana –a pesar de su 
heterogeneidad– comparte un aspecto único, la marginalidad de su propio relato, de su propia historia. 
La conquista de América se argumentó desde una tesis cuestionable pero ciertamente magnífica en términos 
de estrategia. Aquello que no es civilización debe ser erradicado y en su lugar debe construirse civilización, 
estos pueblos sin lengua escrita, sin cristianismo, sin ropaje adecuado no pueden ser civilizados ergo, deben ser 
eliminados. Los años de conquista han quedado atrás y en esas tierras nacieron nuevas identidades producto 
de un proceso que no solamente involucra violencia sino también un productivo sincretismo. 
No obstante, a pesar de nuestra nueva identidad en el pueblo latinoamericano existe una especie de 



751751

“melancolía”. Es decir, un grueso porcentaje observa las civilizaciones precolombinas con nostalgia y con 
anhelo. Asimismo, –y parte del cuestionamiento anteriormente mencionado– esta mirada tiene grandes 
medidas de orgullo. El lationamericano, observa que las sociedades precolombinas no eran bárbaras sino 
simplemente diferentes a sus conquistadores. 
Ese marco que conjuga cuestionamiento con orgullo resulta fértil para las fabulaciones. Probablemente, 
muchos de los latinoamericanos se hayan realizado –o hayan preguntado a amigos– alguno de los siguientes 
cuestionamientos ¿Cómo sería nuestra tierra si los españoles no hubiesen llegado? Habrá incluso quienes 
vayan más allá en su ficcionalidad personal y se pregunten: ¿Y si los aztecas o incas hubiesen llegado primero 
a Europa y los hubiesen conquistado?
Esa última pregunta obtiene un intento de respuesta   en la novela Civilizaciones de Laurent Binet. La novela 
arriesgada en sí por términos históricos nos presenta la siguiente situación: 1531: Atahualpa se presenta en la 
España del emperador Carlos V para encontrarse con la Inquisición y el milagro de la imprenta, pero también 
con una monarquía exhausta por las constantes guerras, la amenaza permanente de los infieles y lo que es aún 
más preocupante, con pueblos a los que el hambre puede llevar al límite de la revuelta. En pocas palabras: los 
aliados que Atahualpa necesita para construir su imperio.
En relación con lo anterior, pueden señalarse dos cosas: primero la ironía que la novela haya sido escrita por 
un autor francés y no uno lationamericano; segundo la productividad que puede presentar una ucronía  como 
esta para el cuestionamiento de ciertos conceptos y de pensamientos históricos. 
De los dos aspectos señalados anteriormente, el presente trabajo ha de centrarse en el segundo. La novela 
presenta múltiples cuestionamientos a diferentes conceptos, del mismo modo que presenta múltiples temáticas 
a analizar. No obstante, se ha optado por analiza precisamente la inversión de la concepción religiosa.  
La elección de dicho tema corresponde a la inscripción de un tema aún más general, el cuestionamiento al 
concepto de civilización. Dentro del propio concepto de civilización la religión toma lugar como un elemento 
constitutivo. En otros términos, ha de considerarse civilización a una sociedad compleja que tenga la siguiente 
lista de elementos: estructuras de poder (políticas, jurídicas y administrativas); economía y comercio; división 
social y jerarquía, lenguaje y escritura; cultura arte y conocimiento; tecnología e innovación; y por último, 
religión y creencias organizadas. (G. Childe: 1950, Siddique, S.:2020)
Entonces, la religión se presenta como uno de los aspectos que se ponen en entredicho al momento de 
cuestionar la civilización. En consideración de eso puede observarse que la novela aquí trabajada subvierte 
la concepción cristiana de “civilización” y propone un escenario donde las religiones no cristianas se vuelven 
fuerzas civilizadoras.
En línea con lo anteriormente propuesto, el trabajo de aquí en adelante buscará responder a un cuestionamiento 
clave respecto a la hipótesis enunciada previamente, a saber: ¿Cómo y con qué finalidad Binet, invierte los 
sistemas religiosos en el relato?
El análisis de Civilizaciones de Laurent Binet requiere, en primer lugar, situar las categorías teóricas fundamentales 
sobre las cuales se articulará la interpretación. Entre ellas destacan las nociones de civilización, religión y 
poder, así como el concepto de ucronía como recurso literario. Estas categorías permitirán aproximarse a la 
obra desde una perspectiva crítica que cuestione las narrativas hegemónicas y explore las implicancias de la 
inversión religiosa propuesta por el autor.

Metodología
La noción de civilización y sus elementos constitutivos

La civilización, entendida como forma compleja de organización social, ha sido definida desde distintos enfoques 
a lo largo de la historia. V. Gordon Childe (1950) propone un marco seminal al identificar diez criterios para 
reconocer una civilización: urbanización, especialización del trabajo, producción de excedentes, arquitectura 
monumental, clases sociales, escritura, desarrollo científico, arte monumental, comercio a larga distancia y 
organización estatal. Según Childe (1950), estos elementos configuran un sistema interdependiente que no 
sólo estructura la vida material de un pueblo, sino también sus expresiones simbólicas y religiosas.
En sintonía con esta perspectiva, Siddique (2020) destaca que la religión constituye un eje esencial de toda 
civilización, en tanto organiza la cosmovisión colectiva y legitima las instituciones políticas y sociales. Esto 
coincide con la afirmación de Émile Durkheim (1912), para quien la religión es “un sistema solidario de 
creencias y prácticas relativas a las cosas sagradas” que confiere cohesión a la comunidad (p. 47). En otras 
palabras, la religión no debe entenderse como un fenómeno aislado, sino como un elemento constitutivo de 
las estructuras de poder y del imaginario colectivo.



752752

 Religión y poder: una mirada crítica
Desde la perspectiva de Mircea Eliade (1957), lo sagrado no solo orienta la vida espiritual, sino que “estructura 
el espacio, orienta el tiempo y confiere sentido a la existencia humana” (p. 32). Sin embargo, la crítica 
contemporánea ha subrayado cómo la religión también puede funcionar como un dispositivo de dominación. 
Edward Said (1978), en Orientalismo, argumenta que las representaciones religiosas han sido históricamente 
instrumentalizadas por Occidente para consolidar la superioridad cultural y política frente a los pueblos 
colonizados (p. 45).
Walter Mignolo (2007) aporta a esta discusión desde el pensamiento decolonial, señalando que “la matriz 
colonial del poder” articula religión, economía y conocimiento para mantener la jerarquía entre centros y 
periferias (p. 73). Estas aproximaciones resultan pertinentes para analizar cómo Civilizaciones subvierte la 
centralidad del cristianismo y plantea nuevas relaciones entre religión y poder.

 La ucronía como recurso literario
La ucronía, entendida como la construcción de una historia alternativa a partir de un punto de divergencia, 
es el recurso que estructura la narrativa de Binet. Según Hayden White (1973), toda historiografía contiene 
un componente narrativo, pues “la escritura de la historia se basa en estrategias de emplazamiento y en una 
implicación ideológica” (p. 5). En este sentido, la ucronía no solo permite explorar posibilidades imaginarias, 
sino que también desestabiliza los relatos oficiales del pasado, evidenciando su carácter construido.
En Civilizaciones, la ucronía de Binet invierte el relato eurocéntrico de la conquista para interrogar los conceptos 
de civilización y barbarie. Tal inversión, como afirma Roland Barthes (1957/1972), puede ser leída como una 
distorsión deliberada del mito histórico: “la mitología no oculta nada: su función es distorsionar, no hacer 
desaparecer” (p. 250).

Consideraciones metodológicas
El presente análisis se inscribe en el campo de la crítica literaria con un enfoque interdisciplinario que articula 
estudios poscoloniales, filosofía de la historia y teoría del mito. La metodología adoptada consiste en una 
lectura analítica que atiende tanto al discurso narrativo como a las implicancias simbólicas de la inversión 
religiosa en la novela. Se combinará un enfoque hermenéutico, para desentrañar los significados internos 
del texto, con un marco teórico crítico que permita situar las estrategias narrativas de Binet en un contexto 
histórico e ideológico más amplio.

Resultados y discusión
La religión como estructura de poder

La religión ha sido históricamente una de las instituciones más determinantes para la configuración de las 
civilizaciones, no solo como expresión de la espiritualidad, sino como un sistema que regula la conducta social, 
legítima jerarquías y articula el poder político. Según Émile Durkheim (1912), la religión es “un sistema solidario 
de creencias y prácticas relativas a las cosas sagradas” que organiza y cohesiona a los individuos dentro de una 
comunidad (p. 47). En este sentido, lo sagrado no se limita a lo espiritual, sino que constituye la base simbólica 
sobre la que se construyen instituciones políticas, económicas y culturales.
Mircea Eliade (1957) amplía esta perspectiva al señalar que lo sagrado “estructura el espacio, orienta el tiempo 
y confiere sentido a la existencia humana” (p. 32). Desde esta óptica, el poder religioso no solo orienta la vida 
cotidiana, sino que crea un orden cosmológico que legitima las diferencias de clase, género y etnia. La religión, 
por tanto, es inseparable de las relaciones de poder: produce símbolos, rituales e instituciones que naturalizan 
la autoridad y subordinan a los grupos dominados.
En la crítica poscolonial, autores como Edward Said (1978) y Walter Mignolo (2007) subrayan cómo las 
religiones hegemónicas –en especial el cristianismo en el contexto europeo– fueron instrumentalizadas 
para justificar la colonización, la esclavitud y la supresión de culturas “otras”. Said (1978) observa que “las 
representaciones religiosas son herramientas de dominio cultural, que moldean la percepción del ‘otro’ y 
consolidan la superioridad occidental” (p. 45).
En Civilizaciones de Laurent Binet, la inversión ucrónica del proceso de colonización europea propone un 
escenario donde las religiones no cristianas asumen el rol civilizador y el cristianismo se convierte en una 
superstición marginal. Esta subversión narrativa permite examinar cómo la religión, como estructura de poder, 
moldea el destino de los pueblos.
Por un lado, la llegada de Atahualpa a España introduce el culto solar como nueva fuerza hegemónica. La 
religión del Sol no solo sustituye al cristianismo en las prácticas rituales, sino que se convierte en el pilar de 
un nuevo orden político y social. En palabras del propio texto: “La vieja religión era cruel y dañina para el 
espíritu [...] pero la religión del Sol es justa y buena y ecuánime” (Binet, 2019, p. 214). Este pasaje revela cómo 



753753

la imposición de un nuevo sistema religioso no solo reconfigura la espiritualidad europea, sino también las 
estructuras de autoridad, desplazando al clero cristiano e instaurando una teocracia andina.
Asimismo, Binet retrata al cristianismo como una superstición primitiva incapaz de articular un proyecto 
político sólido. Un ejemplo notable aparece en la descripción de la eucaristía:
“…los levantinos eran invitados por su sacerdote a comer una pequeña tortita blanca y a beber un trago de 
elixir oscuro. Por un prodigio de la imaginación… creían que se trataba realmente de la sangre y la carne de su 
dios” (Binet, 2019, p. 153).
Este tratamiento paródico del cristianismo revela la intención crítica del autor: desmontar la naturalización 
del cristianismo como religión “civilizadora” y mostrar cómo toda religión puede ser instrumentalizada como 
mecanismo de dominación cultural.
Por último, la novela introduce elementos de sincretismo religioso, como la fusión de deidades nórdicas y 
americanas:  “Freydis depositó un martillo sobre el vientre de la estatua de Chac. Le dijo al jarl que ella conocía 
muy bien a ese dios bajo el nombre de Thor” (Binet, 2019, p. 57).  Aquí, la religión se presenta como un campo 
dinámico de negociaciones culturales, donde el poder se disputa no solo mediante la guerra o la economía, 
sino a través del control de los símbolos y las prácticas rituales.

Los dioses cambian de forma porque son imágenes 
del hombre, y el hombre nunca permanece igual.

— Mircea Eliade, Lo sagrado y lo profano
El paganismo nórdico como motor cultural

La religión, como ya se ha señalado, constituye uno de los pilares fundamentales de toda civilización. Su función 
excede lo puramente espiritual y se adentra en terrenos políticos, económicos y culturales, organizando el 
comportamiento colectivo y otorgando sentido a las estructuras sociales. Tal como plantea Eliade (1957), 
lo sagrado “estructura el espacio, orienta el tiempo y confiere sentido a la existencia humana” (p. 32), de 
modo que ninguna civilización puede entenderse sin considerar su relación con lo divino. En Civilizaciones, 
Laurent Binet explora esta dimensión desde una perspectiva ucrónica, al imaginar una expansión nórdica en 
el continente americano que integra sus creencias en un nuevo contexto cultural y, de manera más sugerente 
aún, como precursoras de desarrollos sociales y técnicos.
En el universo narrativo de la novela, los dioses nórdicos adquieren un rol civilizador y son presentados como 
impulsores del progreso agrícola y artesanal en las comunidades americanas. Este planteamiento subvierte 
el relato tradicional europeo, en el que el paganismo era entendido como una forma primitiva de religiosidad 
que debía ser erradicada en favor del cristianismo. Según Said (1978), la tradición occidental ha configurado 
históricamente al “otro” religioso –ya sea pagano, musulmán o indígena– como inferior y supersticioso, 
justificando su dominación (p. 45). Binet toma este prejuicio y lo invierte, otorgando al paganismo nórdico la 
capacidad de ordenar y fecundar culturalmente el territorio americano.
Un ejemplo elocuente de esta resignificación aparece en el encuentro entre la líder nórdica Freydis y los 
pueblos mesoamericanos:  “Freydis depositó un martillo sobre el vientre de la estatua de Chac. Le dijo al 
jarl que ella conocía muy bien a ese dios bajo el nombre de Thor” (Binet, 2019, p. 57). Este pasaje no solo 
ilustra el sincretismo entre las deidades locales y los dioses nórdicos, sino que sugiere una fusión cultural en 
la que las religiones se enriquecen mutuamente en lugar de anularse. La unión entre Thor y Chac no es una 
imposición unilateral sino una negociación simbólica, lo cual contrasta con el proceso histórico real en el que 
el cristianismo desplazó violentamente a los cultos precolombinos.
Desde la perspectiva de Barthes (1957/1972), los mitos no son estáticos sino sistemas de significación en 
perpetua transformación. Para el autor, “la mitología tiene un carácter imperativo y coercitivo: surge de un 
concepto histórico, brotando directamente de la contingencia” (p. 250). En este sentido, Binet propone una 
contingencia histórica alternativa en la que el paganismo nórdico deja de ser una expresión arcaica y pasa a 
convertirse en un lenguaje cultural capaz de articular nuevas formas de organización social.
La novela también sugiere que los dioses nórdicos, tradicionalmente asociados con la violencia guerrera, se 
reinventan como deidades agrícolas y protectoras, dotadas de un potencial generador en lugar de destructivo. 
Este giro refuerza la idea de que ninguna religión es intrínsecamente bárbara o civilizadora, sino que su papel 
depende de las estructuras de poder que la instrumentalizan. Así lo evidencia la frase: “El Sol no exige la 
muerte de los otros dioses. No lo necesita para conservar su primacía” (Binet, 2019, p. 214).
Aquí, la voz narrativa parece ofrecer una reflexión que trasciende el marco ficticio de la ucronía: toda religión, 
en tanto discurso de poder, puede transformarse en un motor de civilización o de barbarie según el contexto 
histórico en que se inscribe.



754754

Mythology is other people’s religion.
Joseph Campbell

El sincretismo religioso y el poder simbólico
Si la religión constituye uno de los pilares que estructuran toda civilización, tal como se planteó en el apartado 
anterior, es preciso reconocer que esta no permanece estática en el tiempo ni aislada de otras manifestaciones 
culturales. Por el contrario, en contextos de contacto y conflicto entre pueblos, las religiones se transforman y 
producen fenómenos de hibridación que terminan configurando nuevos imaginarios colectivos. Mircea Eliade 
(1957) señala que lo sagrado tiene la capacidad de absorber elementos de lo profano, reformulándolos y 
otorgándoles un nuevo significado dentro del sistema simbólico de la comunidad (p. 68). En otras palabras, las 
religiones, aunque erigidas como verdades absolutas, son en esencia estructuras maleables que se adaptan a 
los cambios históricos.
En Civilizaciones, Laurent Binet articula este fenómeno mediante una ucronía en la que las religiones no 
europeas no sólo conquistan territorios, sino también sentidos. La novela propone un escenario en el cual 
las deidades andinas, como Inti, y las nórdicas, como Thor y Odín, no se excluyen mutuamente, sino que 
confluyen y coexisten en una relación de complementariedad. Esto implica un desplazamiento respecto al 
cristianismo histórico, el cual, como observa Said (1978), funcionó como una “religión imperial” que no admitía 
competencia simbólica ni sincretismo con los sistemas de creencias locales (p. 49).
Un pasaje elocuente en la novela evidencia esta convivencia entre sistemas religiosos: “El Sol no exige la 
muerte de los otros dioses. No lo necesita para conservar su primacía” (Binet, 2019, p. 214). La afirmación 
pone en juego una diferencia fundamental con el cristianismo histórico, cuya expansión en América estuvo 
acompañada por la destrucción sistemática de templos y la imposición de una cosmovisión monoteísta. En la 
ucronía de Binet, en cambio, la religión andina se configura como un sistema abierto, capaz de integrar otras 
divinidades en su panteón sin comprometer su centralidad.
Desde la perspectiva de Roland Barthes (1957/1972), los sistemas mitológicos cumplen una función política, 
en tanto no solo explican el mundo sino que justifican las estructuras de poder vigentes. Así, “la mitología no 
oculta nada: su función es distorsionar, no hacer desaparecer” (p. 250). En este sentido, la novela no propone 
una religión “más tolerante” en términos absolutos, sino una reorganización de los mitos que invierte la 
posición hegemónica. La tolerancia religiosa en Civilizaciones no se presenta como un ideal universal, sino 
como una estrategia política adaptada al contexto de dominación inca sobre los pueblos europeos.
Este sincretismo también se manifiesta en los símbolos y rituales. En la novela, el martillo de Thor se asocia con 
el trueno y la fertilidad, mientras que el Sol andino es concebido como fuente de vida y orden cósmico. Esta 
combinación no es fortuita, sino que refleja una construcción simbólica que articula fuerzas de la naturaleza 
con el poder político:“Freydis depositó un martillo sobre el vientre de la estatua de Chac. Le dijo al jarl que ella 
conocía muy bien a ese dios bajo el nombre de Thor” (Binet, 2019, p. 57).
El gesto de Freydis no solo establece una equivalencia entre Chac y Thor, sino que habilita un proceso de 
fusión religiosa en el que ambas deidades mantienen su fuerza simbólica. Este tipo de sincretismo recuerda al 
fenómeno histórico registrado en América Latina, donde los dioses indígenas fueron “revestidos” con atributos 
cristianos para sobrevivir a la imposición religiosa, dando lugar a híbridos como la Virgen de Guadalupe (López 
Austin, 1990). En Civilizaciones, sin embargo, el proceso se invierte: es Europa la que debe resignificar sus 
deidades para subsistir frente a una nueva hegemonía religiosa.
En términos generales, el sincretismo religioso en la novela opera como una herramienta de poder simbólico 
que legitima la dominación inca sobre Europa, al tiempo que muestra la plasticidad inherente a las religiones. 
Esta idea coincide con Mignolo (2007), quien subraya que las estructuras culturales y religiosas no son 
neutrales, sino que están “atravesadas por la matriz colonial del poder” (p. 73)

El fundamento de la crítica irreligiosa es: 
el hombre hace la religión; la religión no hace al hombre…”

 Karl Marx, A Contribution to the Critique of Hegel’s Philosophy of Right

El cristianismo como objeto de inversión
El cristianismo, más que una religión, ha sido históricamente un sistema de poder que articuló la conquista 
y colonización de gran parte del mundo. En el contexto europeo, esta religión se convirtió en el eje sobre el 
cual se construyó la noción de civilización, legitimando empresas militares y económicas bajo la premisa de 
expandir la “verdadera fe” (Eliade, 1957, p. 41). Sin embargo, tal como plantea Walter Mignolo (2007), “la 
matriz colonial del poder” no solo operó a través de armas y comercio, sino también mediante la imposición 



755755

de un orden simbólico-religioso que deslegitimó y subyugó otras cosmovisiones (p. 73).
En Civilizaciones, Laurent Binet subvierte radicalmente este paradigma al imaginar un escenario en el que el 
cristianismo europeo no es la fuerza civilizadora, sino una religión marginal vista con escepticismo y desprecio 
por los conquistadores incas. Este desplazamiento permite al autor desnaturalizar la centralidad histórica del 
cristianismo y revelar su carácter instrumental como legitimador del dominio colonial.
La mirada andina sobre los rituales cristianos es presentada de manera irónica, destacando la extrañeza de sus 
prácticas y la dificultad para concebirlas como símbolos de una civilización avanzada:
“…los levantinos eran invitados por su sacerdote a comer una pequeña tortita blanca y a beber un trago de 
elixir oscuro. Por un prodigio de la imaginación… creían que se trataba realmente de la sangre y la carne de su 
dios” (Binet, 2019, p. 153).
Esta descripción invierte la perspectiva histórica, situando al cristianismo como un conjunto de prácticas 
incomprensibles y hasta bárbaras desde la óptica de los conquistadores. Lo que en el discurso colonial europeo 
fue presentado como el sacramento de la comunión, símbolo de la civilización cristiana, en la novela aparece 
como una superstición tribal.
Edward Said (1978) observa que las potencias coloniales construyeron la alteridad religiosa de los pueblos 
sometidos mediante un proceso de exotización y deshumanización, proyectando sobre ellos la imagen 
de lo bárbaro (p. 45). Binet traslada esta misma lógica al contexto europeo, permitiendo a los lectores 
latinoamericanos experimentar, aunque sea en el terreno de la ficción, la violencia simbólica que históricamente 
padecieron sus propios pueblos.
Más allá de la ironía, la novela sugiere que el cristianismo no solo es rechazado, sino también sometido a un 
proceso de reformulación para encajar en el nuevo orden religioso impuesto por Atahualpa y sus seguidores. 
En este sentido, la narrativa propone una analogía con el proceso histórico real por el cual las religiones 
indígenas fueron absorbidas y reinterpretadas en el marco del cristianismo colonial. Sin embargo, aquí la 
dirección del sincretismo se invierte: es el cristianismo el que debe adaptarse o perecer.
Este tratamiento crítico resuena con la idea de Barthes (1957/1972), quien afirma que “la mitología tiene un 
carácter imperativo y coercitivo: surge de un concepto histórico, brotando directamente de la contingencia” 
(p. 250). En Civilizaciones, el autor francés desnuda la contingencia histórica del cristianismo, mostrándolo no 
como una verdad universal, sino como un sistema de creencias históricamente situado que pudo haber sido 
suplantado por otros credos.

CONCLUSIONES
A lo largo del análisis se ha puesto de manifiesto cómo Civilizaciones de Laurent Binet despliega una ucronía 
que subvierte la narrativa histórica tradicional y, con ello, deconstruye la centralidad del cristianismo como eje 
civilizatorio. Al invertir los sistemas religiosos y presentar al Sol andino y a los dioses nórdicos como fuerzas 
ordenadoras en Europa, la novela no solo invita a imaginar un mundo alterno, sino que también desnaturaliza 
la concepción occidental de civilización.
La obra revela que las religiones no son entidades fijas ni universales, sino construcciones históricas que, según 
el contexto y las relaciones de poder que las atraviesan, pueden funcionar como mecanismos de cohesión o 
como instrumentos de dominación. En este sentido, la religión aparece como una tecnología simbólica: capaz 
de articular jerarquías, legitimar imperios y moldear cosmovisiones colectivas, sin importar su procedencia 
cultural.
Asimismo, el texto pone en cuestión la dicotomía civilización/barbarie, mostrando que esta oposición no 
responde a criterios objetivos, sino a relatos hegemónicos que se erigen a partir de la exclusión del “otro”. 
En la ucronía de Binet, el cristianismo —históricamente asociado al progreso europeo— es desplazado y 
presentado como una superstición arcaica. Esta inversión produce un efecto crítico en el lector latinoamericano, 
al confrontarlo con el mismo tipo de exotización y violencia simbólica que sus antepasados experimentaron 
durante la colonización.
Finalmente, Civilizaciones plantea que toda religión, al igual que toda civilización, es el resultado de un 
sincretismo constante. La coexistencia y fusión de dioses como Thor y Chac o Inti y Odín en la narrativa de 
Binet sugiere que los sistemas simbólicos, lejos de ser monolíticos, se transforman en contacto con lo ajeno, 
produciendo nuevas formas de poder y sentido.
Así, la novela no solo constituye un ejercicio literario de imaginación histórica, sino también un espacio para 
repensar críticamente las categorías de religión, civilización y barbarie. Al invertir los términos, Binet no 
propone un mundo ideal ni una utopía, sino un espejo deformante que permite vislumbrar la contingencia de 
los relatos que aún hoy sostienen nuestras identidades colectivas.



756756

Referencias bibliográficas
Barthes, R. (1972). Mitologías (Original publicado en 1957). Siglo XXI Editores.
Binet, L. (2019). Civilizaciones. Seix Barral.
Campbell, J. (1988). The power of myth. Doubleday.
Childe, V. G. (1950). What happened in history. Penguin Books.
Durkheim, É. (1912). Las formas elementales de la vida religiosa. Fondo de Cultura Económica.
Eliade, M. (1957). Lo sagrado y lo profano. Editorial Paidós.
Heródoto. (2006). Historias (A. González, Trad.). Alianza Editorial. (Obra original publicada en el siglo V a. C.)
López Austin, A. (1990). Tamoanchan, Tlalocan: lugares míticos de origen. Fondo de Cultura Económica.
Marx, K. (1977). A Contribution to the Critique of Hegel’s Philosophy of Right (J. O’Malley, Trad.). Cambridge 
University Press. (Obra original publicada en 1844)
Mignolo, W. (2007). La idea de América Latina. Editorial Gedisa.
Nietzsche, F. (1995). El nacimiento de la tragedia (G. López de la Serna, Trad.). Alianza Editorial. (Obra original 
publicada en 1872)
Said, E. W. (1978). Orientalismo. Penguin Books.
Siddique, S. (2020). Key Components of Civilization. National Geographic. https://education.nationalgeographic.
org/resource/key-components-civilization
White, H. (1973). Metahistory: The historical imagination in nineteenth-century Europe. Johns Hopkins 
University Press.
Declaración de conflicto de interes: Los autores declaran no tener conflictos de interés.
Declaración de contribución de los autores/as utilizando la Taxonomía CRediT: 
Valentin Lingua Amorelli, Gladys Erminia Paredes Bonilla y Liuvan Herrera Carpio: investigación, análisis 
formal, conceptualización, redacción -borrador original.
Declaración de aprobación por el Comité de Ética: Los autores declaran que la investigación fue aprobada 
por el Comité de Ética de la institución responsable, en tanto la misma implicó a seres humanos
Declaración de originalidad del manuscrito: Los autores confirman que este texto no ha sido publicado con 
anterioridad, ni ha sido enviado a otra revista para su publicación.


