S A N T I A G U E-ISSN 2227-6513 SANTIAGD, 167, 2026

Articulo de Investigacién

Suma Qamana: identidad, impugnacion cultural y paradigma politico-social andino
desde materialismo histérico

Suma Qamafa: identity, cultural contestation, and Andean political-social paradigm from
historical materialism

Suma Qamafa: identidade, contestacao cultural e paradigma politico-social andino a partir
do materialismo historico

Patricio Hermosilla Vives, https://orcid.org/0009-0004-4953-9901

Universidad Central de Las Villas, Santa Clara, Cuba

*Autor para correspondencia: vk358071@gmail.com

RESUMEN

El articulo examina el Suma Qamafia como proyecto de revalidacidon etnicitaria con vocacion politica

y profundas implicancias éticas y existenciales. Se plantea en el marco del sur andino la posibilidad de
posicionar el “buen vivir” como alternativa a la logica instrumental del capitalismo, destacando su potencial
transformador en la configuracidén de nuevas formas de vida comunitaria. En este contexto, se relevan el
pensamiento antropocdsmico y la identidad cultural del pueblo aymara, entendidos como instrumentos de
descolonizacion conceptual, accidon contracultural y reconfiguracion social. El estudio enfatiza como estas
dimensiones contribuyen a la construccion de un paradigma politico-social que desafia las estructuras
hegemonicas y promueve la recuperacion de saberes ancestrales. La metodologia empleada responde a un
enfoque cualitativo, articulado con el materialismo historico, lo que permite analizar el Suma Qamafa no
solo como practica cultural, sino también como horizonte politico y ético capaz de cuestionar y resignificar la
modernidad capitalista.

Palabras clave: Suma Qamafia, identidad, sujeto, capitalismo, contracultura, globalizacion.

ABSTRACT

The article examines Suma Qamafia as a project of ethnic revalidation with political vocation and profound
ethical and existential implications. Within the South Andean framework, it considers the possibility of o
positioning “Buen Vivir” (Good Living) as an alternative to the instrumental logic of capitalism, highlighting 5
its transformative potential in shaping new forms of community life. In this context, anthropocosmic thought 3
and the cultural identity of the Aymara people are emphasized, understood as instruments of conceptual
decolonization, countercultural action, and social reconfiguration. The study underscores how these
dimensions contribute to the construction of a political-social paradigm that challenges hegemonic structures
and promotes the recovery of ancestral knowledge. The methodology employed follows a qualitative approach,
articulated with historical materialism, which allows for the analysis of Suma Qamafia not only as a cultural
practice but also as a political and ethical horizon capable of questioning and re-signifying capitalist modernity.
Keywords: Suma Qamafia, identity, subject, capitalism, counterculture, globalization.

RESUMO

O artigo examina Suma Qamafia como um projeto de revalidagdo étnica com vocacado politica e profundas
implicacBes éticas e existenciais. No ambito da regido sul andina, propGe-se a possibilidade de posicionar o
“bem viver” como alternativa a logica instrumental do capitalismo, destacando o seu potencial transformador
na configuracdo de novas formas de vida comunitdria. Neste contexto, destacam-se o pensamento
antropocdsmico e a identidade cultural do povo aimara, entendidos como instrumentos de descolonizacao
conceitual, acdo contracultural e reconfiguracdo social. O estudo enfatiza como essas dimensdes contribuem
para a construcdo de um paradigma politico-social que desafia as estruturas hegemonicas e promove a

aALBaI) BIDUDII

[euoIDBUIBIU| O’ |eNS| Jniedwo)-|e1243W0T) ON-UQIINGLIY

102



recuperacao de conhecimentos ancestrais. A metodologia utilizada responde a uma abordagem qualitativa,
articulada com o materialismo historico, que permite a analise da Suma Qamafia ndo apenas como uma pratica
cultural, mas também como um horizonte politico e ético capaz de questionar e ressignificar a modernidade
capitalista.

Palavras-chave: Suma Qamafia, identidade, sujeito, capitalismo, contracultura, globalizacdo.

Recibido: 9/1/2025  Aprobado: 1/2/2026

Introduccion

En el marco del proceso de refundacién econdmico-social que impulsa el Estado Plurinacional de Bolivia al
interior de un espacio geopolitico aun signado por las légicas del capitalismo global, la cuestion de la identidad
cultural de los pueblos originarios constituye un cometido de primer orden, toda vez que hace a uno de sus mas
importantes fundamentos (Yampara, 2001). La modulacion que aquélla ha venido experimentando durante los
ultimos cincuenta afios como respuesta al reposicionamiento del capitalismo en los érdenes de la produccién
simbdlica y el control de la cultura, la aleja cada vez mds de una concepcion antropoldgica centrada en usos y
costumbres para ir convirtiéndola en una instancia de accion politica al servicio de la emancipacién de dichos
pueblos; de hecho, es en tal acepcion que cursa como acicate de uno de los proyectos de revalidacién etnicitaria
mas emblematicos en el contexto sur-andino: el Suma Qamafia, expresidon organica de la conversion de la
nacion aymara en sujeto activo de cambio social. En consecuencia, dicho reposicionamiento obra a la base de
la emergenciay configuracion de una otredad cultural que, dada la extraccién social de quienes la constituyen,
apareja un importante sentido de clase y una clara vocacion impugnativa, en tanto que la “andinidad” se
consolida como una categoria reapropiada en la perspectiva de un nuevo estatus politico, econdmico y social;
esto es, como una categoria que traduce y proyecta las mads sentidas aspiraciones materiales y espirituales
de una comunidad devaluada y estigmatizada por la légica de la dominacion (Le Quang, 2015; Van Kessel, &
Condori, 1992).

El Suma Qamafia, cuya area de dispersion geografica cubre buena parte del altiplano boliviano y la regién
de Puno, en Peru, no soélo remite al trabajo mancomunado y a una solidaria y armoniosa convivencia entre
individuos, sino que extiende su cometido a animales, plantas y ecosistemas en general, es decir, a la
Pachamama en su totalidad cdsmica. Asi, no concibe la naturaleza como una externalidad potencialmente
rentable, sino como un continuum vital que es preciso cultivar bajo el expediente de la restitucidon o principio
andino de reciprocidad; determinacién que reivindica el antropocosmicismo que caracteriza la vida aymara y
releva su dimensién ética.

Con todo, el Suma Qamafia es una propuesta en desarrollo. Su total cristalizacion dependera del nivel de
empoderamiento politico que el pueblo aymara logre alcanzar en lo sucesivo, sélo asi serd posible revertir el
status quo impuesto a fin de desmontar los anclajes epistémicos que aun impiden su revalidacidn etnicitaria
en toda la linea; por cierto, el proceso de refundacion en el que se inscribe, entre cuyos logros obra la
implementacion de un cuerpo legal que reconoce la existencia y el derecho a la autodeterminacion de las
naciones originarias, constituye un importante aliado estratégico (Simbafa, 2011).

El presente estudio tuvo como objetivo: analizar el Suma Qamafia como proyecto de revalidacion etnicitaria
y horizonte politico-ético, destacando su potencial transformador frente a la légica capitalista, mediante
la resignificacion de la identidad cultural aymara y el pensamiento antropocésmico como instrumentos de
descolonizacién conceptual, accidon contracultural y reconfiguracion social.

Metodologia

La investigacion se sustentd en un enfoque cualitativo, articulado con los principios del materialismo histérico,
lo que permitié analizar la identidad cultural andina como un proceso dindamico y conflictivo, vinculado a
estructuras socioeconémicas vy a la historicidad de las luchas colectivas. El trabajo de campo se desarrolld
durante los meses de febrero y marzo de 2023 en las comunidades aymaras de Guaqui (Departamento
de La Paz, Bolivia) y Desaguadero (Departamento de Puno, Peru), donde se recogié informacion mediante
observacion participante y entrevistas semiestructuradas con actores locales.

El corpus tedrico se construyd a partir de la revisién critica de textos fundamentales sobre identidad cultural
y pensamiento andino, entre ellos obras de Mariategui (2007), Quijano (2014), Arnold et al (1992), Bautista
(2012), Bautista (2011), Kusch (1991) y Cerruti (1998). La estrategia metodoldgica consistid en un cotejo
tedrico-empirico, que confrontd la concepcion materialista de la identidad cultural —entendida como producto
histérico-social con vocacion politica— frente a perspectivas funcionales al establishment, que la reducen a

103



un conjunto de rasgos compartidos en un espacio geografico. Este contraste permiti¢ identificar tensiones,
resignificaciones y potencialidades de la identidad aymara como horizonte politico-estratégico.

Resultados y discusion

La globalizacion, redespliegue del capitalismo a escala planetaria, apareja un relato de legitimacién ideoldgica
que la presenta como paradigma de democracia, libertad y equidad, sosteniendo que el mercado lo regula todo
y que al interior de éste el individuo/consumidor constituye una entidad soberana; sin embargo, nada de esto
se compadece con lo que sucede en la practica: destruccién, subsuncion y/o coopcidn de perfiles identitarios
no funcionales al modelo, solapamiento de los mecanismos de coercion social inherentes al capitalismo vy
cosificacién de las relaciones entre individuos, en rigor, un relato que encubre la mas aguda asimetria social y
propicia el avasallamiento de toda alteridad cultural.

La generalidad de los estudios relacionados con este tema tiende a privilegiar las formas objetivadas de la cultura
globalizada (léase productos, imagenes, artefactos, informaciones, etc.) sin hacer la mas minima referencia al
significado que sus usuarios les confieren en un determinado contexto de recepcion. Dichos estudios obvian
los significados que revisten estos productos para los sujetos que se los apropian o consumen, y soslayan el
hecho de que el mero consumo de bienes desterritorializados de circulacion mundial no convierte a nadie en
participe de una supuesta cultura global de masas (Giménez, 2005). Mas, el avance de la globalizacion hacia
una homogeneizacion de la cultura en caso alguno ha sido igual a cero, fundamentalmente porque ha logrado
difuminar el vinculo entre cultura y territorio para dar paso a un “nirvana cultural” sin adscripcién geografica,
cuestion en la que los mass-media han tenido un rol determinante si se considera que la difusién de la cultura
del capital, progresivamente impulsada por ellos, ha logrado desplazar las formas personales y locales de
comunicacién para generar un quiebre entre productores y receptores de formas simbdlicas; sin embargo, en
el caso especifico de la comunidad aymara tal ruptura no aplica en los términos expuestos, pues el sentimiento
de pertenencia reciproca que obra entre aquéllos y su cultura de adscripcion, asi como la accién de los filtros
etnicitarios que preservan la identidad de dicha comunidad neutralizando todo advenimiento exdgeno, no lo
permiten.

Puesto que la globalizacién busca supeditar la sabiduria ancestral de los pueblos del llamado sur global,
conminandolos a aceptar los “adelantos” de Occidente como condicién de renovacion, el recurso de estos
pueblos a sus grandes anclajes identitarios se convierte en un imperativo insoslayable. En buena parte del
altiplano aymara, asi como en contextos suburbanos de poblaciéon aymara, es comun observar ceremonias
destinadas a reforzar dichos anclajes mediante la apropiacion simbdlica de ciertas formas objetivadas de la
cultura global. Tal es el caso de la Cha’lla, rito de libacion aplicado a vehiculos, herramientas, instrumentos
musicales y otros objetos, aunque su alcance puede extenderse también a dimensiones menos tangibles,
como la resignificacién de determinados iconos religiosos.

Ahora bien, la cuestion de la identidad en el contexto surandino, como en el resto de América Latina, surge
ligada a la aparicién de los llamados Estados Nacionales una vez desplazadas las grandes estructuras coloniales
de poder (Hermosilla, 2021). En tal escenario, la necesidad de construir un ser propio y representativo obligd
a las nacientes republicas a buscar en sus respectivas tradiciones una cierta denominacién de origen, lo
que supuso una integracion de éstas a la dinamica nacional. No obstante, tal recurso no constituyé sino una
instrumentalizacion de las mismas por parte de una aristocracia criolla que, a poco andar y en la medida en
que se consolidaba como clase, volvia su mirada hacia Europa vy las re-circunscribia a sus fuentes naturales
de adscripcién; las luchas de resistencia cultural y revalidacion etnicitaria que ha venido dando el pueblo
aymara desde aquel entonces hasta nuestros dias, han permitido consolidar una voluntad de autoafirmacién
identitaria que hace imposible cualquier intento de re-instrumentalizacién en la direccion expuesta.
Concebida como un decurso permanente que transita y re-transita desde la consciencia al autoconocimiento
en distintos y ascendentes niveles de desarrollo, la légica procesual de la identidad cultural permite constatar
su caracter dialéctico y su provisionalidad, cuestion que ratifican los profesores Vila y Pla (2024) en las
conclusiones de su articulo “La dialéctica de lo ideal y la ideologia. Aspectos metodoldgicos sobre lo simbdlico
en el estudio de la identidad cultural”:

La identidad cultural es un proceso y no algo hecho de una vez. Avanza, como todo proceso espiritual, desde la
conciencia (el momento en si), pasando a la autoconciencia (momento en que se diferencia de lo otro) y de ahi
a la razon (momento en que se conoce a si misma). Es un proceso de maduracién en que se toma conciencia
de lo que se es, a diferencia de otros (p.8).

Se trata, asi, de una ldgica en la que la “mismidad”, entendida para el caso como un encuentro provisional

entre las partes que tensionan la identidad en un determinado momento de su desarrollo, promueve un
104



estado de latencia que deviene condicién de posibilidad de la modulacién cualitativa que aquélla deberd
experimentar en el marco de su evolucién. En tal perspectiva, el arribo de la identidad cultural a una fase
caracterizada por la subsuncion de toda adherencia impropia y la emergencia de un perfil especifico bajo el
expediente del deslinde y la diferenciacion (autoconsciencia), representa no sélo la superacion de su “en si”
inicial, sino una indefectible exigencia del pensamiento dialéctico.
Cabe precisar, sin embargo, que en el caso del pueblo aymara el proceso de construccion identitaria tiene un
caracter colectivo, y s6lo cumple su cometido una vez que el sujeto cobra consciencia de si como un nosotros.
A propdsito de la constitucion de un sujeto andino concebido en tales términos, Rafael Bautista advierte que,
si el sujeto en situacion no es consciente de lo que es, presentara una subjetividad devaluada y no podr3,
ni tan siquiera, intentar la transformacion de lo dado en tanto realidad constituida. Asi, las posibilidades y
alcances de una subjetividad con vocacién de cambio dependeran del grado de desarrollo que la consciencia
de aquél experimente en tanto autoconsciencia de la racionalidad que lo presupone; racionalidad propia del
mundo que habita y lo sostiene como sujeto (Bautista, 2011). En otras palabras, la constitucion de un sujeto
andino supone la emergencia de un movimiento de articulacion compleja que muestra el sentido de aquello
qgue usualmente se denomina “complementariedad en la reciprocidad”, cuya dimension ética no tiene que ver
con un supuesto mundo de valores universales, sino con un modo comunitario de existir. Dicho movimiento
cursa como horizonte de insercién del modo cualificado de existencia de aquél: la condicion de sujeto se
alcanza en la relacion con otro sujeto, mediante el reconocimiento pleno de su dignidad, lo que implica asumir
responsabilidad y actuar en consecuencia. (Bautista, 2011) y anticipa una respuesta posible a la cuestion de
por qué vivir y cémo hacerlo adversando el modus vivendi impuesto por la modernidad capitalista.
éDeberia, entonces, la comunidad aymara volver al pasado? Si, pero no en términos de un retorno al paraiso
perdido de las raices, sino con el propdsito de reivindicar la eticidad conculcada y proyectarse hacia el porvenir.
Se trata, en efecto, de abrirse a un nuevo sentido existencial que exige la conversién consciente del hombre en
sujeto. Mds que un retorno, se propone la recuperacion de la racionalidad propia de una comunidad de vida y
la potenciacion de sus posibilidades frente a una crisis civilizatoria cada vez mas profunda.
En suma, el proceso de construccién de una subjetividad consciente remite a una estructura ética que describe
el modo aymara de existir: un modo que no surge de una libertad metafisica, sino de una anterioridad que
el sujeto reconoce como propia y que lo define en toda su extensién (Bautista, 2011). Carente de una cabal
consciencia del sentido de si mismo, el aymara se desdibuja y su existencia se vacia de significacion, pues ésta
adquiere sentido Unicamente en la medida en que despliega lo que contiene en potencia.
A fin de contextualizar brevemente lo anterior, recurriré aca a uno de los eventos mas emblematicos de este
pueblo: la minga; actividad pan-andina de caracter colectivo y reciprocitario.
Las faenas, principalmente agricolas, que cursan bajo su formato, constituyen espacios de convergencia
particularmente valorados por la comunidad, tanto por sus alcances productivos como por las implicancias
simbdlicas que aparejan; de hecho, es en el marco de su desarrollo que emergen objetivados los distintos
componentes del Taypipacha, uno de los tres niveles cosmoldgicos que reconoce la cosmovision aymara, y 1os
principios que articulan la racionalidad de este pueblo (relacionalidad del todo, complementariedad de los
opuestos y tercero incluido), en virtud de los cuales la actividad se estructura y cursa.
En tal escenario la comunidad se autoafirmay cobra consciencia de si, en tanto que la subjetividad se reconoce
y reproduce como tal, como lo que es, lo que ha sido vy lo que desea ser; exigido por la propia ldgica de la
minga, el sujeto arriba a un estado de consciencia comun que reafirma su identidad en tanto sentimiento
de pertenencia reciproca hombre/cultura, e incrementa una fuerte convicciéon de “nostridad”. Por cierto,
esto lleva a preguntarse por tal estado de consciencia una vez concluido el evento, cuestién que a su vez
remite al destino del sujeto colectivo construido bajo su expediente. Obviamente, ambos se diluyen con la
experiencia; mas, el proceso de sedimentacion de un sujeto aymara entendido como proyecto histérico, habra
experimentado un significativo avance cualitativo.
Ahora bien, uno de los grandes mitos de occidente tiene que ver con la supuesta ascendencia cultural que
Europa tendria respecto de la cultura de los pueblos de la “periferia”, fundamentalmente los del llamado
sur global. Por cierto, la conquista de América hacia las postrimerias del siglo XV, asi como el reparto y
colonizacién de Africa y el sudeste asiatico por parte de las potencias maritimas del siglo XVII, hacen datos de
realidad cuyas implicancias culturales en caso alguno son iguales a cero, lo que no significa que los procesos
de a y transculturacién experimentados por dichos pueblos hayan difuminado del todo sus grandes anclajes
etnicitarios; de hecho, el alambicado sincretismo religioso que es posible observar entre las comunidades
afro e indoamericanas, emergidé como una solucién de continuidad con arreglo a sus respectivas
cosmovisiones; aungue en rigor no constituyera sino una estrategia de resistencia cultural, toda vez que el
105



proceso de asimilacion de la doctrina e iconografia cristianas por parte de las mismas, solapaba un proceso de
re-significacién que hizo posible su reposicionamiento espi-ritual en el marco de un nuevo orden social.
El desplazamiento y subsuncidn de las culturas originarias impulsado por el capitalismo a fin de crear las
condiciones subjetivas para su reproduccién y afianzamiento en América Latina, ha cursado historicamente y
sin excepcidn como un axioma consubstancial a tal cometido, mas alla de las especificidades propias de sus
distintas etapas de desarrollo. Bajo tal expediente, por ejemplo, controld la encomienda colonial, reprodujo
con éxito las relaciones de produccién que sostuvieron el latifundio republicano hasta muy entrado el siglo XX,
y hoy, globalizado a escala planetaria, fagocita la cultura de nuestros pueblos.
Si, como alguna vez ironizara Galeano (2018), Europa tiene arte y religiones; nosotros, sélo artesaniay sistemas
de creencias, no se debe a que la plastica o la ritualidad indoamericanas no cumplan con los estandares
estéticos y religiosos exigidos por sus respectivas culturas de adscripcion, sino a que éstas cursan signadas
por una subalternidad cuyas causas radican en las asimétricas relaciones de poder que obran en la regién. La
narrativa de una ascendencia cultural por parte del capitalismo, no busca sino legitimar un statu quo ideolégico
funcional a su redespliegue, lo que supone, como contraparte, la naturalizacién de una subjetividad trastocada
en sus valores; la accion contracultural del Suma Qamafia impugna tal pretensién, desnuda sus reales alcances
y da respuesta a la necesidad histdrica de visibilizacién de una subjetividad reprimida bajo el expediente de la
normatividad burguesa.
Desde la gran rebelidon aymara, liderada por Julidan Apaza Nina (Tupak Katari) hacia la segunda mitad del siglo
XVIII en el Alto Peru, hasta las actuales luchas de resistencia impulsadas por este pueblo en el actual Estado
Plurinacional de Bolivia, la contracultura, expresada en el primer caso como una refraccién al establishment
virreinal en su conjunto, y concebida e implementada en el segundo como estrategia de accién politica, ha
hecho parte del proceso de emancipacion del mismo. En consecuencia, la dimension contracultural del Suma
Qamafia recoge y sintetiza un largo proceso de aprendizaje, que la comunidad aymara comportamentaliza hoy
en dia en términos de un relevamiento etnicitario con proyeccién estratégica.
La contracultura, concepto inferido a partir de las categorias hegemonia y subalternidad acufiadas por
el pensador sardo Gramsci (2023) para dar cuenta de las relaciones de poder que el modo capitalista de
produccidon determina y viabiliza en los drdenes de la produccion simbdlica, expresa una extrapolacion de
la lucha de clases en los 6rdenes de la cultura vy la vida social, con lo cual aguélla deja de tener un caracter
meramente testimonial para convertirse en instrumento de accidn politica al servicio del proletariado:
Hay que perder la costumbre y dejar de concebir la cultura como saber enciclopédico en el cual el hombre no
se contempla mas que bajo la forma de un recipiente que hay que rellenar y apuntalar con datos empiricos...
Esta forma de cultura es especialmente dafiina para el proletariado (p.15).
Por cierto, tal conversién debia arrancar del propio acervo cultural de las clases subalternas, cuestion que este
autor enfatiza a propdsito del paso del sentido comun a la filosofia de la praxis.
Gramsci tenia muy claro que la ascendencia de la burguesia se sustentaba en el control ideoldgico vy la
naturalizaciéon de los valores de ésta; en otras palabras, en una estrategia de promocién y difusion de su
imaginario cultural entre dichas clases. En efecto, la hegemonia de |a élite dominante pasa por una intervencion
de la consciencia popular y una colonizacién de sus espacios de expresion espiritual, lo que en definitiva
significa que el sentido comun de las masas no expresa sino una naturalizaciéon de la realidad creada por aquélla;
la contracultura aymara encarna per se un “sentido comun” critico y politicamente viable, toda vez que cursa
con arreglo a un corpus de conocimientos empiricos construido tras siglos de interaccién antropocdsmicay a
la accidn consciente de un sujeto social que lo proyecta y direcciona.
Ahora bien, respecto del caracter refractario del pensamiento aymara cabe destacar su capacidad para
neutralizar en los hechos los supuestos ideoldgicos de todo advenimiento con pretensiones de dominio,
lo que se explica, fundamentalmente, por la relacién de interdeterminacion dialéctica hombre/cosmos que,
obrando en su génesis, neutraliza y reconvierte cualquier intento en tal sentido.
El pensamiento de este pueblo remite a un conjunto de concepciones y categorias elaboradas a partir de
la experiencia concreta y colectiva de sus usuarios; se trata, por tanto, de desarrollos derivados de una
reflexidn sistematica en el marco de un devenir que hace del hombre y su cosmos de adscripcion un “gerundio
fenoménico”, cuya capacidad de refraccion cultural tiene su epitome en la preservacion del ethos y el equilibrio
codsmico-social aymara.
En opinion del filésofo argentino Rodolfo Kusch, tal funcion es consubstancial al pensamiento geocultural, es
decir, a un pensamiento que condicionado por el lugar hace referencia a un contexto firmemente estructurado
mediante la interseccion entre geografia y cultura, desde donde se explicaria la resistencia de la comunidad en
situacion a toda interferencia del mundo exterior: una iniciativa econémica choca con las barreras culturales
106



del grupo, aunque es esa misma cultura la que ofrece recursos y condiciones para posibilitar cualquier
transformacion (Kusch, 1991).
Para el uruguayo Yamandu Acosta, en tanto, las limitaciones de este tipo de pensamiento estriban en que no
posee la capacidad de explicacion critica o autocritica propias del discurso filosofico. La sabiduria popular,
sefiala, cumple una funcion aglutinante y suele expresar una determinada realidad humana, pero carece de
rigor cientifico y es incapaz de mirarse reflexivamente a si misma; por cierto, se refiere a que la filosofia no
puede desarrollarse fuera del entramado critico de su propia tradicion; sin embargo, basar el conocimiento
Unicamente en la geocultura supondria eliminar el espacio para la critica y la autocritica.
(Acosta, 2012).
Si bien se trata de una observacion licita, el sesgo conceptual de este autor es manifiesto, toda vez que
obviando que el pensamiento geocultural en caso alguno aspira a convertirse en filosofia, no al menos en la
acepcion clasica de ésta, lo sanciona a partir de sus categorias estructurales coincidiendo con Marquez (2014).
Por otra parte, reduce la geocultura a un mero determinismo geografico y concibe la sabiduria popular como
expresion irreflexiva del discurrir de toda comunidad de “gesto antiguo”, valoracién que sélo es posible si
se la hace con arreglo a las categorias que articulan el pensamiento euroccidental y se excluye toda otra
|6gica discursiva. La concepcion de un pensamiento sujeto a la gravitacion del “suelo” (supuesto ontoldgico
cuyo peso gravitacional, en opinién de Kusch, determinaria el caracter del pensamiento geocultural), remite
a una relacion de interdeterminacién dialéctica entre el hombre y su cosmos de adscripcion existencial y da
cuenta de un modo de pensar cuya validacidon epistémica no depende de autocritica alguna; en tal condicion,
adversa la idea de un pensamiento autorreferido y sin locus de enunciacion, esto es, de un pensamiento cuyo
cometido se agota en si mismo al margen de toda determinacion historica, social y geografica.
En cuanto al perfil politico y proyeccién regional del Suma Qamania, es preciso detenerse en el caracter de
los cambios que ha impulsado en los ambitos de la economia y vida social aymara y en su incidencia en el
desarrollo de algunas experiencias analogas, como el Sumak Kawsay (buen vivir) que impulsa la comunidad
quichwa en Ecuador (Simbafia, 2011).
El retorno a la propiedad comun de la tierra, el usufructo equitativo de sus frutos y el reforzamiento de la
reciprocidad en tanto soporte de las relaciones comunitarias de convivencia, dan cuenta de un cometido
politico consistente, al menos en principio, con el llamado Socialismo del Siglo XXI; propuesta de accidn politica,
econdmica y social que cursa en los hechos como una alternativa real y viable a la légica instrumental del
capital, desmercantilizando la naturaleza, descolonizando el poder y dignificando la existencia de los pueblos
latinoamericanos (Rengifo, 2011). En su exacto contrario procede el accionar del capitalismo contemporaneo,
cuyas consecuencias en lo que hace al deterioro del equilibrio ecoldgico no es posible calibrar adn en toda
su magnitud, si bien su expansién a expensas del cada vez mayor consumo de recursos naturales sélo puede
augurar una debacle a escala planetaria (Wilde & Schamber, 2006). La advertencia que en tal sentido hiciera
Marx (2022 [1867]) en el Capitulo | del Capital, y que en el caso de los pueblos de la periferia global cobra
pleno sentido, se anticipd con mucho a los alcances que sobre el particular ha venido haciendo buena parte
de los intelectuales abocados al tema; la vigencia de sus conclusiones reivindica en toda la linea la validez de
su analisis.
En una arista conexa, el economista ecuatoriano Acosta (2012) expone que el “bien vivir”, mas que una
declaracion constitucional en Bolivia y Ecuador, deviene en una oportunidad para construir colectivamente
un nuevo régimen de desarrollo y una nueva forma de vida; Boaventura de Souza, por su parte, enfatiza
la originalidad y proyeccion regional del proyecto cuando afirma que serd necesario “des-aprender” y ver
como se puede crear un futuro capaz de recoger la ancestralidad de nuestros pueblos: “Nosotros estamos
rescatando el pasado como forma de futuro, mas respetuoso de la diversidad de este continente. Y ésta es la
riqueza del Socialismo del Buen Vivir” (Souza, 2010).
Con todo, el Suma Qamanfa precisa del desarrollo de una solidaridad capaz de trascender el voluntarismo
consuetudinario que caracteriza la reciprocidad andina; es decir, de una solidaridad entendida como logro
politico, maxime cuando ésta no emerge espontaneay automaticamente aun dadas las condiciones econdmico-
sociales para ello.
Apoyado en las observaciones de Torrez (2001), Medina (2011) sostiene que en el marco de este proyecto
surgirian de modo natural los valores humanos que caracterizan la vida social andina: solidaridad, alianzas y
mutua cooperacién para la recreacion cotidiana de la naturaleza. Independientemente del discutible margen
de arraigo de tal aseveracion, se asiste a una tesis que no recoge ni da cuenta del mas importante articulador
del Suma Qamanfa: el politico, sin cuyo concurso tales valores sélo podrian ser explicados como partes de un
sistema tradicional de actitudes desprovisto de toda capacidad impugnativa; “los amerindios no pretenden
107



ni quieren transformar el mundo (como los revolucionarios), sino amarlo tal como es (como los misticos)”
(Medina, 2011). Sobre el particular, cabe precisar con mucha fuerza que la solidaridad no emerge por si misma,
y quien nunca ha hecho parte de las politicas publicas de los gobiernos capitalistas. Las donaciones de todo
tipo que el capital promueve a escala local o planetaria, podran pasar como acciones humanitarias, pero en
caso alguno constituyen una disposicion desinteresada; la solidaridad no es resultado de la asistencia o de la
mera evolucién natural, sino del desarrollo de una consciencia sociopolitica basada en la conviccion de que los
problemas sociales pueden ser resueltos por la fuerza de la unidad y por la lucha en torno a una causa comun
(Pagliccia, 2011).

En “Vivir bien; ¢ paradigma no capitalista?, y siempre a propdsito del perfil politico del Suma Qamafia, Hendel
(2011) sostiene que si bien para el socialismo clasico las transformaciones en el ambito rural debian esperar la
consumacién de la revolucion, aquél muestra que no siempre es asi, ya que en su caso dichas transformaciones
son en si mismas revolucionarias.

Claramente, el concepto de revolucion, concebida en el marco del socialismo cientifico como ruptura y
superacion del orden burgués y el modo de produccion que lo sustenta, no es recogido en toda su tesitura
por dicha autora, aunque en su favor cursen algunas revoluciones, como la cubana y la nicaragiiense, que
al momento de arrancar no exhibian el antagonismo que la teoria marxista exige entre el desarrollo de las
fuerzas productivas y la obsolescencia de las relaciones sociales de produccion. Por cierto, se trata de una
cuestién compleja que precisa de un examen acucioso y contextualizado, toda vez que conecta con uno de
los lugares comunes mas recurridos por los detractores del marxismo: su determinismo; mas, una isometria
inversamente proporcional entre el desarrollo de las fuerzas productivasy la caducidad de las relaciones sociales
de produccion como condicién de posibilidad de todo proceso de cambio con vocacion revolucionaria, es algo
que el propio marxismo pone en su lugar, como bien lo interpreta y sefiala Mariategui (2020) en “Defensa del
marxismo”: “El marxismo, donde se ha mostrado revolucionario, vale decir donde ha sido marxismo, no ha
obedecido nunca a un determinismo pasivo y rigido” (p. 32).

Aun cuando Maridtegui no se explaya aca acerca de como es posible el arribo a una situacién revolucionaria
en un escenario como el descrito, apela a una subjetividad revolucionaria que nunca opera en el vacio y cursa
siempre con arreglo a la realidad histérica y la situacion preexistente, no resignandose pasivamente a ellas; es
mas, reacciona contra éstas y busca acentuar las contradicciones de clase reforzando siempre la consciencia
de las causas del conflicto del proletariado y el caracter de su lucha.

Dicho lo anterior, es posible dar un paso mas y argumentar que el Suma Qamafa inaugura un horizonte
epistemoldgico que articula en forma compleja el Estado con la base social indigena, ambos impulsando las
transformaciones necesarias para la supervivencia y desarrollo de un modo comunal de produccion.

Ahora bien, las experiencias que en la linea del Suma Qamafia cursan en el Ecuador andino, en parte del
Titigaga peruano y en algunas comunidades amazdnicas del oriente boliviano, revisten caracteristicas propias
y experimentan distintos grados de desarrollo.

En el caso especifico de la comunidad kichwa del Ecuador, reconocida como nacién por la Constitucién de
2008 que establece el caracter plurinacional y pluricultural de este pais, el Sumak Kawsay se perfila como
un proyecto que no agota su cometido en la mera reivindicacion territorial y sus implicancias culturales; la
incorporacion del concepto “buen vivir” a dicha Constitucién, lo ha dotado de un marco juridico que garantiza,
al menos en el papel, su desarrollo y margen de maniobra.

En “La construccion discursiva del Sumak Kausay ecuatoriano y su relacion con la consecucion de los objetivos
del buen vivir”, los autores Guzmany Polo (2017) relevan el caracter politico y estratégico del proyecto, aunque

relativizan su caracter histdrico: “.. lo importante es que estas nociones habrian operado pragmaticamente a
la hora de erigir un discurso y una praxis politica, mas alla de su eventual preexistencia histérica y etnografica”
(p.80).

Pese a la justeza de esta cita, es preciso sefialar que el “buen vivir” constituyd siempre el modo natural de
existencia de los pueblos andinos, y que su reconocimiento por parte de dicha Constitucién no podia cursar sino
contemplando el caracter historico del mismo. Obviamente, los autores mencionados aluden al concepto y sus
alcances operativos, lo que en su opinidon bastaria para levantar un discurso y una praxis politica mas esto, aun
constituyendo una afirmacion plausible, fragmenta la tesitura operativa del Sumak Kawsay circunscribiéndolo
a la mera contingencia concordando el estudio con lo expuesto por Yampara (1995).

Sin duda, este proyecto ha sido determinante a la hora de levantar una nueva identidad politica y forjar un
nuevo sujeto social; mas, por tratarse de un proceso en desarrollo y en el marco de un escenario geo-politico
en disputa, los alcances y margen de maniobra de tales logros resultan siempre provisionales.

La idealizacién del sujeto andino por parte de algunos intelectuales latinoamericanos de izquierda no
108



solo responde a un voluntarismo acritico, sino también, y por lejos, a una subvaloracién del proceso de
desperfilamiento éthico que aquél ha venido experimentando a lo largo de su historia. Por cierto, la necesidad
de construir una solucién de continuidad ante la caida del socialismo en Europa del Este los obligd a plantearse
la necesidad de pensar con “cabeza propia”, imperativo que supuso una revision critica de los postulados
practicos de aquél y una adecuaciéon del mismo a la realidad continental. En tal perspectiva, la ancestral causa
de los pueblos andinos devino espacio y derrotero, si bien su implementacién operativa solo puede ser obra
aquéllos.

Con todo, los logros obtenidos a partir de la compatibilidad organica que obra entre los procesos de
reposicionamiento de la etnicidad andina y de reconstitucion situada de una opcién politica, enfrentan, hoy
en dia, una seria amenaza: el reposicionamiento de regimenes pro-capitalistas en la region; el cometido de
los Estados Plurinacionales de Bolivia y Ecuador asiste, en consecuencia, a un muy probable desplazamiento.
Hasta hoy, la permanencia y profundizacion del Suma Qamafia ha respondido al accionar mancomunado de
un sujeto social empoderado y un Estado que, habiendo superado el caracter represivo y de clase con que
histéricamente ha cursado en el marco de las llamadas “democracias burguesas”, ha sido capaz de transitar
hacia un modo de gestion abierto e inclusivo; queda por ver hasta donde la respuesta mancomunada del
pueblo aymara es capaz de neutralizar y revertir tal intento de retrotraccién.

CONCLUSIONES

El Suma Qamafia se revela como un proyecto de revalidacion etnicitaria que articula dimensiones identitarias,
contraculturalesy politicas en el marco del Estado Plurinacional de Bolivia. Su fuerza radica en la resignificacion
de principios ancestrales como la solidaridad y la reciprocidad, que se convierten en instrumentos de cohesion
comunitaria y en la base de una ética antropocdsmica orientada hacia la armonia y el respeto mutuo. En
este sentido, constituye un paradigma alternativo que cuestiona las nociones occidentales de identidad y
promueve la construccidon de un sujeto colectivo empoderado como actor historico.

En el plano politico, el Suma Qamafia se vincula con el ideario del Socialismo del Siglo XXI, ofreciendo una
propuesta ética y econdmica que dialoga con otros proyectos regionales como el Sumak Kawsay. Sin embargo,
su consolidacion enfrenta riesgos derivados de la fragilidad institucional y de la presion de gobiernos pro-
capitalistas que amenazan los avances constitucionales en autodeterminacion indigena y derechos de la Madre
Tierra. De este modo, el Suma Qamafia se configura como un horizonte en disputa, cuya vigencia depende de
la capacidad de los pueblos originarios para sostener sus conquistas frente a las dinamicas del capital global.

Referencias bibliograficas

Acosta, Y. (2012). Reflexiones desde “Nuestra América”: Estudios latinoamericanos de historia de las ideas y
filosofia de la practica. Montevideo: Nordam Ediciones.

Arnold, D., Jiménez, D., & Yapita, J. de D. (1992). Hacia un orden andino de las cosas: Tres pistas de los Andes
meridionales. La Paz: Hisbol-llca.

Bautista, J. J. (2012). Hacia una dialéctica del desarrollo de la vida. La Paz: Autodeterminacion.

Bautista, R. (2011). Hacia una constitucién del sentido significativo del “vivir bien”. En Vivir bien: é paradigma
no capitalista? (pp. 96—98). La Paz: Plural Editores.

Cerruti, H. (1998). Identidad y dependencia culturales. En D. Sobrevilla (Ed.), Filosofia de la cultura. Madrid:
Editorial Trotta.

Galeano, E. (2018). Los Nadies. En El libro de los abrazos. Buenos Aires: Siglo XXI Editores.

Giménez, G. (2005). Cultura, identidad y metropolitanismo global. Revista mexicana de sociologia, 67(3).
Ciudad de México: Universidad Nacional Auténoma de México.

Gramsci, A. (2023). Cuadernos de la carcel: Obra completa. Madrid: Ediciones Akal.

Guzman, G., & Polo, J. (2017). La construccién discursiva del Sumak Kausay ecuatoriano y su relacion con la
consecucion de los objetivos del buen vivir. Analisis Politico, 30(89), 80. http://www.scielo.org.co

Hendel, V. (2011). De la respuesta a la creaciéon: Re-creando el socialismo, la agricultura y la vida en América
Latina. En Vivir bien: ¢ paradigma no capitalista? (pp. 258—259). La Paz: Plural Editores.

Hermosilla Vives, P. (2021). El antropocosmicismo como soporte ontologico de la identidad cultural aymara.
Cultura Latinoamericana, 33(1). Bogotd: Universidad Catdlica de Colombia.

Kusch, R. (1977). El pensamiento indigena y popular en América. Buenos Aires: Hachette.

Kusch, R. (1991). Esbozo de una antropologia filoséfica americana. Buenos Aires: Castafieda.

Le Quang, M. (2015). Buen vivir y ecosocialismo: Enfoques tedricos y politicas publicas. Revista Theomai, 32, 5.

109



Buenos Aires: Universidad Nacional de Quilmes. https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=12443225002
Mariategui, J. C. (2007 [1929]). Siete ensayos de interpretacion de la realidad peruana. Caracas: Fundacion
Biblioteca Ayacucho.

Mariategui, J. C. (2020). Defensa del marxismo. http://www.archivochile.com

Marquez Estrada, J. (2014). Gramsci y la contracultura. Cartagena: Editorial Universitaria.

Marx, K. (2022 [1867]). El capital (V. Romero Garcia, Trad.). Madrid: Ediciones Akal.

Medina, J. (2011). Acerca del Suma Qamafia. En Vivir bien: ¢ paradigma no capitalista? La Paz: Plural Editores.
Pagliccia, N. (2011). Solidaridad: El renacimiento de un viejo concepto socialista. En Vivir bien: ¢ paradigma no
capitalista? La Paz: Plural Editores.

Quijano, A. (2014). Raza, etnia y nacién en Maridtegui: Cuestiones abiertas. En Z. Palermo & P. Quintero
(Comps.), Anibal Quijano. Textos de fundacién. Buenos Aires: Ediciones del Signo.

Rengifo, G. (1991). La chacra en la cultura andina. En Vigorizacion de la chacra andina. Lima: Pratec.
Simbafia, F. (2011). El sumak kawsay como proyecto politico. En Mas alla del desarrollo. Quito: Ediciones Abya-
Yala.

Sousa Santos, B. de. (2010). Refundacién del Estado en América Latina: Perspectivas desde una epistemologia
del Sur. La Paz: Plural Editores / CESU-UMSS.

Torrez, M. (2001). Estructura y proceso de desarrollo del Qamafia. En Pacha. Quito: Cicschal-Religacion.

Van Kessel, J., & Condori, D. (1992). Criar la vida: Trabajo y tecnologia en el mundo andino. Santiago: Vivarium.
Vila Bormey, M. T., & Pla Ledn, R. D. (2024). La dialéctica de lo ideal y la ideologia. Aspectos metodoldgicos
sobre lo simbdlico en el estudio de la identidad cultural. Revista Cientifica Cultura, Comunicacién Y Desarrollo,
9 (2), 6-14. Recuperado a partir de https://rccd.ucf.edu.cu/index.php/aes/article/view/589

Wilde, G., & Schamber, P. (Comps.). (2006). Simbolismo, ritual y performance. Buenos Aires: Editorial SB.
Yampara, S. (1995). Pachakuti-Kandiri en el Paytiti: Reencuentro entre la buUsqueda y retorno a la armonia
original. La Paz: Ediciones Cada.

Yampara, S. (2001). El Ayllu y la territorialidad en los Andes: Una aproximacion a Chambi Grande. La Paz:
Ediciones Cada.

DECLARACION DE ORIGINALIDAD DEL MANUSCRITO

Declaracion de conflicto de interes: El autor declara no tener conflictos de interés.

Declaracion de contribucion de los autores/as utilizando la Taxonomia CRediT:

Patricio Hermosilla Vives: Investigacion e idea inicial, recoleccion, interpretacién y analisis de los datos,
redaccion del manuscrito elaboracion del resumen y traduccién al inglés, elaboracién de las conclusiones y
aprobacion en su version final.

Declaracién de aprobacién por el Comité de Etica: El autor declara que la investigacién fue aprobada

por el Comité de Etica de la institucidn responsable, en tanto la misma implicé a seres humanos

Declaracion de originalidad del manuscrito: El autor confirma que este texto no ha sido publicado con
anterioridad, ni ha sido enviado a otra revista para su publicacion.



